PETIT CONDENSE HISTORIQUE
DE LA FRANC-MAGCONNERIE

Francis STUCK






HISTOIRE CHRONOLOGIQUE DE LA FRANC-MACONNERIE

ous le ciel éclatant de I'Orient ancien, en 967

avant notre ere, le roi Salomon entreprit une

ceuvre colossale qui marquerait I'histoire @ la

construction du Temple de Jérusalem, dit

« Temple de Salomon ». Dans ses murs sacrés, les
légendes de la franc-maconnerie frouvent une de leurs
origines. Le maitre architecte Hiram Abiff, chargé de
I'édification de ce sanctuaire, imposa sa maitrise au
service d'un dessein céleste. Son tragique destin,
marqué par son assassinat au cours de la construction,
engendra un mythe fondateur dont la mémoire traversa
les siecles, emportant avec elle des symboles de loyauté
et de sagesse.

Un millénaire plus tard, en I'an 79, des mosadiques
ornaient la Maison des Macons a Pompéi, témoignage
précieux de l'importance de ce métier, alors que
I'ombre du Vésuve projetait son feu. Peu apres, en I'an
75, I'architecte romain Vitruve consignait son savoir dans
dix livres d'architecture, bases d'une science sacrée qui
inspirerait les bdatisseurs de toutes époques.

Avec |'aube du christianisme, I'histoire changea de cap.
Vers I'an 30, la mort de Jésus de Nazareth devint un
tournant spirituel mondial. Puis, en 250, Plotin
d'Alexandrie érigea I'Ecole néoplatonicienne, un
courant philosophigue ou I'Un devint I'objet supréme de
méditation et de quéte mystique. Le savoir se
consolidait, et avec lui, I'art de batir.

En 287, Saint Alban, infendant de Cauratius, éleva les
macons au rang d’artisans respectés, leur octroyant des
franchises symboliques. Les fondations d'une fufure
confrérie se tracaient ainsi. Quelques siecles plus tard, en
557, Saint Austin fut désigné Grand Inspecteur des
confréries magconniques, un réle d'importance capitale

3



pour guider les artisans dans leur quéte de perfection.
L'Edit de Rotharis de 643 prolongea cet élan,
garantissant aux “magistri comacini”, les maitres
d'ceuvre, une liberté de mouvement unique dans le
royaume lombard.

Le Moyen Age vit s'épanouir ces traditions. En 710,
Charles Martel, figure emblématique de I'Occident
chrétien, fit appel aux macons pour renforcer les
structures de son royaume, un geste précurseur dans la
reconnaissance de I'importance de cet artisanat. En 926,
la Charte d'York consigna officiellement les droits et
devoirs des macons, ouvrant une ere de réglementation
et de respect du métier, tandis qu’'en 1100, Henri IV
d'Angleterre se proclamait Grand Maitre des macons
anglais, consacrant la relation profonde entre la royauté
et I'art de batir.

Aux abords de I'an 1015, le chantier colossal de la
cathédrale de Strasbourg attira une loge de tailleurs de
pierre, une premiere preuve d'organisation structurée
pour ces artisans du divin. Puis, en 1120, la formation de
I'Ordre du Temple lors du concile de Naplouse sous
Hugues de Payns et Geoffroy de Saint-Omer marqua une
nouvelle dlliance. L'Ordre des Pauvres Chevaliers du
Christ et du Temple de Salomon, destiné a protéger les
péelerins de Jérusalem, allait bientot influencer des siecles
de savoir magonnigue.

Les assemblées des magons, comme celles tenues a
Kilwinning en 1150, et le soutien apporté par Henry Il et
les Templiers en 1155, consoliderent la coopération entre
I'Ordre du Temple et les batisseurs de cathédrales. Ce fut
aussi I'ere ou le titre de “magister” se répandit : William
de Sens, en 1173, puis Wiliam I'Anglais, en 1187,
porterent ce titre en tant qu’architectes de Canterbury
et Coventry, illustrant I'ascension sociale des maitres
mMmagons.



Pourtant, en 1189, le Concile de Rouen condamna les
confréries, les voyant comme des associations rivales. Le
XIVe siecle assista également a la fin d’'une ere : en 1314,
Jacques de Molay, Grand Maitre de I'Ordre du Temple,
fut brdlé vif, marquant la dissolution tragique de I'Ordre,
tandis qu'en Ecosse, Robert Bruce fonda I'Ordre de St.
André du Chardon, perpétuant I'héritage chevaleresque
et spirituel des Templiers.

L'expansion des confréries de macons continua
néanmoins. Le Concile d’Avignon de 1326 condamna les
guildes, mais sans parvenir a enrayer |I'épanouissement
du métier. En 1334, le Pape Benoit Xl reconfirma la
légitimité de certaines pratiques maconniques, et en
1358, la Charte d'York fut révisée pour adapter ses regles
aux évolutions de la société.

Le mot “franc-macon” apparut pour la premiere fois en
1376 a Londres, ou les membres de la Compagnie des
Macons se distinguaient par leur appartenance a cette
confrérie mystérieuse. En 1390, le Manuscrit Regius,
également appelé Haliwell, fut rédigé en vers, compilant
les Constitutions de la Maconnerie, et gravant pour la
premiere fois par écrit les principes moraux et spirituels
des macons. Ces regles formeraient le socle de
I'organisation maconnique a travers I'Europe.

Ainsi, de sieécle en siecle, de chantiers sacrés en rites
secrets, I'histoire des macons s'étoffait. Vers 1598-1599,
les Statuts Schaw, établis par William Schaw, Mditre des
Travaux du Roi, codifierent encore davantage
I'organisation maconnique, spécifiant les prérogatives
des loges de Kilwinning et de Mary's Chapel.

Au crépuscule de I'année 1599, dans les murs de la loge
de Mary's Chapel & Edimbourg, un silence solennel
s'installe. Les premieres minutes enregistrées y sont
soigneusement consignées, marquant un jalon dans
I"histoire de la maconnerie mondiale. Ce sont les

5



archives les plus anciennes connues, un témoignage
tangible d'une fraternité qui se réunit dans I'ombre,
encadrée par les statuts de Wiliam Schaw, Maitre des
Travaux du Roi et Surveillant Général des Macgons. Sous
son autorité, une structure nait, renforcant les liens entre
les bdtisseurs et honorant les traditions. En 1600, I'un de
ces moments historiques se dessine avec l'initiation d’un
premier « non-opératif », John Boswell d’Auchinleck, a la
loge Mary’'s Chapel. Il est le premier non-artisan &
franchir le seuil de cette confrérie secrete, témoin du
glissement de la magonnerie vers une société de
pensée, préte a accueillir les esprits éclairés.

Des 1605, Inigo Jones, intendant des Batiments royaux,
s'éleve comme protecteur de cette communauté. Deux
ans plus tard, il en devient le Grand Maitre, insufflant sa
vision architecturale a 1'Ordre. Ses contributions
faconnent les fondations de cette structure, qui accueille
des penseurs de plus en plus nombreux. Puis, en 1616, un
souffle ésotérique parcourt I'Europe : le Manifeste de la
Rose-Croix voit le jour, unissant mystficisme et quéte de
vérité, influencant durablement les valeurs de la franc-
magonnerie.

En 1641, Sir Robert Moray, officier écossais et homme de
science, est initié d Mary's Chapel. Sa présence honore
la loge et amplifie I'attrait de cette société pour les
lettrés et érudits de I'époque. Bientdt, en 1646, c'est au
tour d’Elias Ashmole, célebre érudit et futur Rose-Croix de
Londres, de rejoindre les rangs de cette société
mystérieuse a Warrington, dans le Lancashire. L'écho de
son initiation ftraverse |'Angleterre, captivant les
intellectuels curieux de cette organisation grandissante.

Alors que la tempéte politique gronde avec I'exécution
de Charles ler en 1649, sa veuve, Henriette de France,
cherche refuge a Saint-Germain-en-Laye. Elle est rejointe
par des fideles écossais et anglais, dont beaucoup sont

6



francs-macons, renforcant les liens entre les courants
maconniques et la cour royale en exil.

L'influence de la magconnerie continue de s'étendre, se
structurant en Angleterre. En 1655, la Compagnie des
Francs Macons devient officiellement la Vénérable
Compagnie des Macons de Londres. Ceftte institution
prospére et, le 5 décembre 1660, la Royal Society est
fondée. Cette académie des sciences, incarnant I'idéal
philosophique de Bacon, réunit sous son toit des savants
éminents, dont I'architecte et astfronome Christopher
Wren, futur Grand Maitre des macons en 1685. Les liens
entre la maconnerie et la pensée scientifique se
consolident, et en 1686, le Dr. Robert Plot publie Natural
History of Staffordshire, qui évoque la Société des Francs-
Macons, attestant de I'attrait exercé par cette confrérie
aupres des élites de la société.

A I'aube du XVllle siécle, la Grande Loge de Londres se
forme le 24 juin 1717, jour de la Saint-Jean-Baptiste,
autour de quatre loges londoniennes qui se réunissent &
la taverne Goose and Gridiron (I'Oie et le Grill). Anthony
Sayer en devient le premier Grand Maitre, symbolisant la
naissance officielle de la franc-magconnerie moderne,
dite spéculative. En 1719, Jean Théophile Désaguliers,
éminent scientifique et collaborateur d'lsaac Newton,
accede a la fonction de Grand Maitre. Membre de Ia
Royal Society, il aftire dans les loges des intellectuels et
penseurs, placant la maconnerie au coeur des courants
philosophiques et scientifiques de I'époque.

La franc-maconnerie continue de se structurer et de se
propager en Europe. En 1721, le duc de Montaigu fonde
la premiére loge maconnique francaise a Dunkerque,
baptisée “Amitié et Fraternité”, sous I'égide de Ila
Grande Loge de Londres. Deux ans plus tard, en janvier
1723, le Révérend James Anderson publie les
Constitutions d'Anderson, un texte fondamental de

7



I"histoire  maconnique, consolidant les principes de
fraternité et de moralité de I'Ordre.

Sous le regne de Philippe V en Espagne, la Franc-
Maconnerie fait son entrée discréte dans le pays, mais sa
réputation sulfureuse grandit rapidement. En 1730,
Samuel Pritchard publie d Londres Masonry Dissected, la
premiere grande divulgation anti-maconnique. Son
pamphlet révéle aux yeux du monde les rituels et secrets
présumés de la confrérie, alimentant les soupcons envers
les francs-macons, notamment dans les cercles religieux
et aristocratiques. Malgré cette controverse, la noblesse
s'intéresse d la maconnerie. Le 16 mai de la méme
année, Montesquieu est initié au sein de la loge Horn, qui
se reunit a la Westminster Tavern de Londres. Dans les
mois suivants, le 14 mai 1731, le duc Francois de Lorraine,
futur empereur d'Autriche, est également recu dans les
loges londoniennes, enfrainant ainsi I'infroduction de la
magonnerie dans le royaume de Naples.

La franc-maconnerie étend alors son influence en
Europe, notamment en France, ou en 1732, la premiere
loge documentée, Saint Thomas, se forme sous les
auspices de la Grande Loge de Londres. La taverne du
Louis d’'Argent, rue des Boucheries, devient le lieu de
rassemblement de ces francs-macons francais. Cette
dynamique se poursuit en Amérique du Nord, ou, en
1733, la Grande Loge de Massachusetts est fondée,
ouvrant la voie 4 la propagation des idéaux
macgconniques sur un houveau continent.

L'extension de la maconnerie ne s'arréte pas |d. En 1734,
la fraternité s'établit en Pologne, et une premiere réunion
est organisée aux Pays-Bas sous la présidence du comte
de Waegenaer, élu Grand Maitre. La Suede se joint au
mouvement deux ans plus tard, en 1735, lorsque le
comte Sparre fonde une loge & Stockholm.



L'année 1736 margue l'infroduction de la franc-
maconnerie a Geneve sous l'influence de Georges
Hamilton, un noble anglais, et voit la création de la
Grande Loge de France, destinée a devenir, en 1773, le
Grand Orient de Paris. La méme année, en octobre, Ia
Grande Loge d’'Edimbourg est fondée, marquant
I'institutionnalisation de la maconnerie en Ecosse.
Hambourg, quant a elle, voit naitre la loge “Absalom” le
6 décembre, établissant la présence durable de la franc-
maconnerie dans le nord de I'Allemagne.

C'est en 1737 qu'un événement fondateur pour la
magconnerie francaise survient : le chevalier de Ramsay,
un Ecossais charismatique, prononce un discours influent
qui oriente la franc-maconnerie francaise vers une
structure chevaleresque, marquant la transition d'un
ordre de constructeurs vers un ordre de nobles et de
penseurs armés de leurs idéaux. Cet idéal chevaleresque
crée cependant des tensions avec I'Eglise, qui voit d’un
mauvais ceil I'engouement pour cette société discrete.

La réponse de I'Eglise ne se fait pas attendre. Le 4 mai
1738, le pape Clément Xl émet la bulle In Eminenti
Apostolatus Specula, la premiere d'une série de
condamnations papales de la franc-macgonnerie. Il y
interdit strictement la participation des fideles aux loges,
menacant d’excommunication les membres de cette
société secrete. Clément Xl déclare dans la bulle

« Nous avons conclu et décrété de condamner et
d'interdire ces dites sociétés, assemblées, réunions,
agrégations ou conventicules appelés du nom de
FRANCS-MACONS, ou connus sous toute autre
dénomination, comme nous les condamnons et les
défendons par notre présente constitution, valable &
perpétuité. » En conséquence, plusieurs pays, dont les
Pays-Bas et la Suede, interdisent la franc-magonnerie sur
leur sol, tandis que le duc d'Antin devient le premier



Grand Maitre de France, défiant implicitement cette
condamnation.

L'inquisition intensifie la persécution maconnique,
notamment en lItalie. En 1739, elle cible Florence,
cherchant & éradiquer la magonnerie. En Sardaigne
également, la franc-maconnerie rencontre une
opposition virulente. Cette méme année, la Grande
Loge de Londres se renomme Grande Loge
d'Angleterre, consolidant son statut de pdle influent de
la franc-macgonnerie mondiale.

En 1740, Philippe V d'Espagne prend des mesures
drastigues contre la maconnerie, et & la méme époque,
la Grande Loge “Aux Trois Globes” est fondée a Berlin.
Dans la mer Méditerranée, le Grand Maitre de I'Ordre de
Malte interdit I'acceés de I'lle aux francs-macgons, illustrant
le climat d'hostilité croissante. Paralleélement, la loge de
Hambourg est reconnue en tant que Grande Loge
Provinciale.

Les années qui suivent montrent un développement
continu malgré les tensions. En 1741, la Grande Loge “Zur
Sonne” est fondée & Bayreuth, et la loge “Minerva aux
Trois Palmes” & Leipzig. En Ecosse, I'Ordre d'Heredom,
dont les fondements sont imprégnés d'idéaux
chevaleresques et patriotiques, voit le jour.

Malgré cette expansion, les persécutions continuent. En
1743, par ordre de I'Inquisition et sous I'appui du roi Jean
V, des francs-macgons sont arrétés, torturés et brilés vifs
au Portugal, une épreuve qui renforce I'ombre de
clandestinité sur les loges.

En 1744, Frédéric Il de Prusse est élu Grand Maitre des
“Trois Globes™ a Berlin, un acte qui montre que malgré les
interdictions et les persécutions, la franc-maconnerie
gagne le soutien de monarques éclairés.

10



Etienne Morin, figure notable de la maconnerie, fonde
en 1745 une loge écossaise ¢ Bordeaux, étendant le
mouvement en France. En Suisse, cependant, la
République de Berne interdit la franc-magonnerie par un
édit, révoqué bien plus tard, en 1776.

La tension enfre la maconnerie et le pouvoir continue
d'augmenter. En 1746, Lord Derwentwater, premier
Grand Maitre de I'Ordre de France, périt sur I'échafaud,
tandis que des révélations anti-maconniques, comme Le
Sceau Rompu, circulent, alimentant les suspicions du
grand public.

En 1748, la Porte oftomane s'oppose également d&
I'introduction de la franc-maconnerie en Turquie. Malgré
cela, en 1749, les loges franchissent les frontieres et
gagnent I"'Empire des Habsbourg, marquant
I'infroduction de la franc-maconnerie en Hongrie.

Le 18 mai 1751, le pape Benoit XIV, successeur de
Clément Xll, renforce la condamnation papale avec la
bulle Providas Romanorum Pontificum, qui, une fois
encore, réaffirme I'interdiction de cefte societe secrefe.
Peu apres, le 2 juillet, Ferdinand IV d’Espagne, sous
I'influence de I'lnquisition, proscrit la maconnerie de ses
Etats. Cette hostilité entraine des scissions internes au sein
de la magonnerie anglaise. Le 17 juillet, en réaction a la
création de la Grande Loge de Londres en 1717, la
Antient Grand Lodge of England est fondée a la Turk’s
Head Tavern, avec Robert Turner comme premier Grand
Maitre. Ce schisme, opposant les Anciens aux Modernes,
durera jusqu'en 1813, année de la fusion des deux
Grandes Loges en une Grande Loge Unie d'Angleterre.

Malgré ces divisions, la fraternité se fortifie. En 1752, la
loge “L'Amitié"” est fondée a Berlin, devenant la Grande
Loge “Royal York & I'Amitié"”. Le 27 décembre 1756, les
Pays-Bas fondent leur propre Grande Loge nationale.
Cette époque est aussi marquée par la publication

11



d'Ahiman Rezon, un fexte de Laurence Dermott, en
opposition aux Constitutions d'Anderson, qui renforce les
spécificités des Anciens.

Ainsi, le XVllle siecle voit la franc-magonnerie s'épanouir
et se répandre en dépit des efforts de I'Eglise et des Etats
pour la contenir.

Le XVllle siecle est une ére marquée par la quéte de
savoir et de spiritualité, période durant laquelle la franc-
maconnerie étend progressivement son influence,
souvent en défiant les pressions politiques et religieuses.
C'est en 1761 qu'Etienne Morin, I'une des figures
pionniéres du mouvement maconnique, recoit des lettres
patentes I'autorisant & établir des hauts grades de franc-
maconnerie en Amérique. Fort de ce droit, Morin
entame sa mission ambitieuse, en bdtissant des loges aux
Caraibes, notamment en Haiti en 1763, ou les premiers
rites écossais sont introduits sur le continent.

L'expansion maconnique se poursuit alors en Nouvelle-
Orléans, oU la loge des « Parfaits d’Ecosse » voit le jour le
12 avril 1764, représentant le premier atelier de hauts
grades en Amérique du Nord. A la méme période, la
Grande Loge de Pennsylvanie est fondée le 20 juin,
solidifiant davantage les racines de la magonnerie sur ce
sol étranger. En Europe, la résurgence du rite templier de
la stricte observance s'opeére en 1767 sous I'impulsion du
baron Hund. Malgré cette effervescence, les autorités
surveillent de prés la franc-maconnerie. Les réunions sont
réglementées, et en Allemagne, le gouvernement
interdit les assemblées de la Grande Loge, un acte qui
force les francs-macons a se rassembler clandestinement
pour échapper aux persécutions.

Vers la fin de I'année 1767, Henry Andrew Francken,
grand inspecteur général d'Etienne Morin, s'installe &
New York. C'est le 26 décembre qu'il recoit une patente
lui permettant de fonder une loge de Perfection &

12



Albany. Cet événement marque une étape décisive, car
pour la premiere fois, les degrés de Perfection, du 4e au
14e, sont conférés dans les colonies britanniques. Les
minutes de ces premieres réunions sont scrupuleusement
conservées et deviendront, plus tard, des documents
historiques au sein des archives du Supréme Conseil de la
Juridiction Nord des Etats-Unis.

En 1768, la Grande Loge d'Ecosse instaure une tradition
nouvelle en offrant des dipldmes & ses membres,
renforcant ainsi leur appartenance a la confrérie. Un an
plus tard, la Grande Loge Nationale de Geneve est
fondée, unissant dix loges suisses, dont « I'Union des
Cceurs », la plus ancienne de Suisse. Cette organisation
s'étend jusqu’'a Zurich, Constantinople et les territoires
sardes, attestant de la portée internationale de la franc-
magonnerie.

Aux Etats-Unis, la guerre d’'indépendance de 1775 & 1783
faconne également la franc-magonnerie. Nombre des
leaders américains, tels que George Washington et
Benjamin Franklin, sont francs-macons, de méme que
des officiers francais comme La Fayette et
Rochambeau, solidifiant un lien transatlantique entre les
deux nations. Le é mars 1775, dans ce contexte
tumultueux, un événement d'une importance historique
se produit a Boston : Prince Hall, homme de couleur, et
quatorze autres sont initiés aux trois premiers degrés au
sein de la Military Lodge N°441, attachée a I'armée
britannique. Cette initiation pionniere ouvre une porte
vers la reconnaissance future de la franc-maconnerie
noire aux Etats-Unis.

C'est également en 1776 que la fondation des llluminati
de Baviere par Adam Weishaupt 4 l'université
d'Ingolstadt introduit un nouveau mouvement.
Weishaupt, professeur de théologie, vise a propager les
idées des Lumieres 4 travers des réseaux secrets et

13



réformateurs, dont l'influence et les visées restent
obscures pour beaucoup, ce qui attise la méfiance des
autorités européennes. Le ler mai, les lluminati voient
officiellement le jour, marquant un nouvel ajout &
I'univers complexe et souvent mystérieux des sociétés
secretes du siecle.

En France, les transformations se poursuivent. En 1773, la
scission de la Loge de Clermont au sein de la Grande
Loge de France donne naissance au Grand Orient de
France (GODF). Ce dernier aftire rapidement une large
adhésion, en partie gréce a ses idéaux réformateurs et
ses orientations spéculatives. En 1776, un concordat
entre les directoires écossais de vingt-cing degrés et le
Grand Orient de France permet d'unir les différentes
structures, consolidant leur influence et leur cohésion.

Alors que la guerre d'Indépendance américaine
s'acheve en 1783, la magonnerie continue de prospérer.
La Grande Loge Eclectique de Francfort est fondée le 18
mars, suivie de la Grande Loge de Maryland. Cette
période voit également la montée en puissance de
Prince Hall, qui, avec ses freres, recoit une patente de la
Premier Grand Lodge of England en 1784 sous le nom
d'African Lodge n°459. Cependant, en raison des
communications limitées de I'époque, la patente
n'arrive a destination qu'en 1787, retardant
I'établissement officiel de la loge et sa reconnaissance.

Le mouvement maconnique est alors percu comme une
force culturelle et sociale de premier plan, a la fois
respectée et redoutée. Le premier congres maconnique
international de Paris se tient en 1785, réunissant les loges
de différents pays autour de discussions philosophiques
et d’enjeux politiques. Par ailleurs, en 1786, le Grand
Orient National de Geneve se substitue discretement a la
Grande Loge, et de nouvelles loges comme
« Prudence » et « Les Enfants de la Concorde fortifiée » se

14



forment, illustrant I'effervescence intellectuelle et la
ferveur maconnigue qui caractérisent cette fin de siecle.

Au tournant de 1786, la Grande Loge de Caroline du Sud
est fondée le 14 janvier, suivie par la Grande Loge de
Géorgie le 16 décembre, et celle du New Jersey deux
jours plus tard, le 18 décembre.

Dans un monde agité par la quéte de liberté, d'égalité
et de connaissances, la franc-maconnerie s'étend d
travers I'Europe et les Amériques, nouant alliances,
affrontant critiques et répression. Cette institution
discrete, pour certains intrigante, est a la fois un foyer de
savoir, de spiritualité et d’engagement social. L'histoire
de la franc-maconnerie au tournant du XVllle siecle
révele une succession de fondations, d’interdictions et
de résistances qui témoignent de son influence et des
craintes qu’elle suscite.

En 1788, I' Angleterre initie un projet humanitaire novateur
. la création d'une école pour les filles orphelines de
macons, affirmant son engagement social et caritatif.
Mais c'est I'année 1789, marquée par le traité d'alliance
entre le Directoire helvétique et la Grande Loge
d’'Angleterre, qui pose les bases d'un réseau
maconnique international et durable. Le méme été, les
Etats-Unis voient naitre deux nouvelles grandes loges
dans le Connecticut et le New Hampshire, symboles d’un
enracinement maconnique durable sur le confinent
américain. En 1791, les magons noirs ameéricains se
regroupent a Boston pour constituer I'African Grand
Lodge of North America sous la direction de Prince Hall,
instaurant ainsi la premiere structure de franc-
maconnerie noire aux Etafs-Unis, malgré la ségrégation
qui persistera bien au-dela.

Le 18 septembre 1793, dans une Amérique fraichement
indépendante, le président George Washington pose en
grande pompe la premiere pierre du Capitole. En habit

15



maconnique, il est entouré de nombreux fréres,
marquant ce moment historique d'une forte empreinte
maconnique. En paralléle, I'abolition de I'esclavage est
proclamée en 1794 en France sous I'impulsion de I'abbé
Henri Grégoire, membre de la loge Les Neuf Sceurs,
avant d'étre temporairement rétablie sous Napoléon en
1802.

Le XIXe siecle débute dans un contexte d’'expansion des
loges magonniques. En 1801, a Charleston, le premier
Supréme Conseil de rite écossais ancien et accepté voit
le jour, établissant trente-trois degrés sous I'égide de John
Mitchell et Frederic Dalcho. En 1804, la franc-magconnerie
en France s’enrichit du Rite Ecossais Ancien et Accepté
avec la fondation du Supréme Conseil de France par le
comte de Grasse-Tilly, en parallele a la création de la
Grande Loge générale écossaise. En 1805, & Paris,
Joseph Bonaparte est élu Grand Maitre du Grand Orient
de France, renforcant ainsi le lien entre pouvoir politique
et maconnique.

Les années suivantes voient se succéder des fondations
de grandes loges & travers les Etats-Unis, le Delaware en
1806, I'Ohio en 1808 et le Kentucky en 1810. En 1813, la
Grande Loge Unie d’Angleterre nait de la fusion entre les
Grandes Loges des Anciens et des Modernes, unissant
ainsi les différentes factions maconniques anglaises. En
Autriche, cependant, I'empereur Francois Il interdit la
franc-maconnerie la méme année, illustrant les tensions
entre le pouvoir religieux et la maconnerie.

En paralléle & cette expansion, I’Eglise continue de lutter
contre I'influence maconnique. En 1814, le pape Pie VI
publie un nouvel édit contre les francs-macons,
réaffirmant la condamnation de I'Eglise & I'égard des
loges. Deux ans plus tard, en 1816, le Grand
Encampment des Etats-Unis est créé, tandis qu’en 1818,
une Grande Loge provinciale anglaise est établie &

16



Berne, en Suisse. L'opposition religieuse se renforce en
1821 avec la Constitution « Ecclesiam in Jesus Christo »
de Pie VI, qui condamne fermement les sociétés
secrétes et réaffirme la position de I'Eglise contre la
franc-maconnerie.

Les tensions se poursuivent en Europe : en 1822, Berne et
Vaud fondent la Grande Loge Nationale de Suisse, mais
dans le méme temps, la Russie inferdit la franc-
magonnerie, suivi du Portugal, qui I'abolit par décret en
1823. Ces inferdictions contrastent avec la prolifération
des loges dans les Amériques, ou la Grande Loge de
Missouri est fondée en 1821 et ou les loges se multiplient
rapidement, renforcant un réseau mondial malgré les
interdictions et répressions continues.

En 1825, le pape Léon Xl publie la Constitution Quo
Graviora, un texte particulierement virulent contre la
franc-maconnerie, dans lequel il réaffirme les critiques de
I'Eglise envers cette institution, y voyant une menace
pour la foi et la morale chrétiennes. Cing ans plus tard, la
Bulle Quo Graviora marque |'apogée de la
condamnation papale, la franc-maconnerie est
désormais vue comme une ennemie institutionnelle,
I'Eglise ne ménageant aucun effort pour contrer son
influence.

Dans un XIXe siecle agité de révolutions, d'innovations et
de répressions, la franc-maconnerie s'épanouit malgré
les vents contraires soufflant des Etats et de I'Eglise. De
nouveaux ordres naissent, des conseils s'établissent et
des alliances se forgent, révélant une institution en pleine
expansion, forte d'un réseau a la fois solidaire et résilient.

En mai 1829, la fondation du Supréme Conseil du Brésil
annonce l'implantation durable de la franc-magonnerie
dans I’Amérique du Sud. Puis, en 1830, la Grande Loge
de Floride et le Supréme Conseil du Pérou voient le jour,
renforcant les liens maconniques en Amérique. En 1831,

17



le Grand Orient du Pérou est fondé, illustrant
I'engouement croissant pour la franc-maconnerie dans
cette région.

Face & cette croissance, I'Eglise intensifie ses
condamnations : en 1832, le pape Grégoire XVI publie
I'encyclique Misari, renouvelant I'anathéme de I'Eglise
contre les francs-macons. Malgré cela, la franc-
maconnerie continue de prospérer, avec la fondation du
Grand Orient de Belgique en 1833 sous la protection de
Léopold ler, roi des Belges. L'influence maconnique
s'étend également en Amérique du Nord avec la
Grande Loge du Texas en 1837, tandis qu'en Europe, la
naissance du Rite de Memphis en 1839 témoigne d'une
volonté de spiritualité ésotérique renouvelée.

Le milieu du XIXe siecle marque un tournant pour la
franc-maconnerie, tant par ses progres que par ses défis.
En 1840, la Grande Loge de I'lllinois est fondée, suivie de
la constitution du Supréme Conseil du Portugal en 1842.
La méme année, Pie IX publie I'encycliqgue Qui pluribus,
renforcant les condamnations contre les sociétés
secretes, dans une tentative désespérée de freiner leur
influence croissante.

L'essor des loges se poursuit malgré cette opposition
religieuse : en 1843, la Grande Loge de I'lowa et celle du
Wisconsin sont fondées aux Etats-Unis, et en Suisse, la
création de la Grande Loge Alpina en 1844 marque une
étape importante pour la maconnerie helvétique, avec
un Conseil supréme établi d Lausanne et un Directoire
écossais & Geneve pour les hauts grades.

En 1845, un Supréme Conseil pour I'Angleterre et le Pays
de Galles est créé, renforcant I'organisation de la franc-
maconnerie britannique. Cependant, cette croissance
ne passe pas inapercue et provoque une réaction
virulente du pape Pie IX, qui condamne fermement les

18



loges dans I'encyclique Quibus quantisque et nascitis
nobiscum en 1849.

L'année suivante, la Grande Loge de Kansas et celle de
Californie sont fondées aux Etats-Unis, symboles d'un
rayonnement transcontinental de la maconnerie.
Toutefois, en France, la situation devient tendue : en
1851, un arrété de la préfecture de police interdit d la
Grande Loge Nationale, au Grand Orient et au Supréme
Conseil de poursuivre leurs travaux, confraignant les
loges francaises a la discrétion.

Malgré cette pression, la franc-maconnerie contfinue de
prospérer. En 1853, la Grande Loge de Minnesota est
fondée, et les macons américains se réunissent a
Lexington pour un convent de grande envergure. Peu de
temps apres, la France accueille un convent
maconnique en 1854, méme année ou le pape Pie IX
publie Singulari quandum, une nouvelle condamnation
ciblée contre la franc-macgonnerie, dénoncant ce gu'il
considere comme des dangers spirituels et sociaux.

Le climat demeure tumultueux, mais la maconnerie se
renforce. En janvier 1855, au Danemark, le roi adopte le
systeme de Zinnendorf, remplacant I'ancienne Stricte
Observance, une réforme symbolisant I'adaptation de la
franc-maconnerie aux changements de I'époque. Enfin,
cette méme année, le Congrés universel maconnique
de Paris réunit des fréres venus de toute I'Europe,
soulignant la vigueur de cette institution résolue a
maintenir son influence malgré les critiques persistantes.

Le récit de ces décennies, peuplées de personnages
illustres et d'événements marquants, dévoile un
mouvement qui, malgré les répressions et les interdits,
poursuit sa quéte de fraternité et de progres. La franc-
maconnerie s'impose peu A peu comme un pilier
intellectuel, social et spirituel, marquant de son
empreinte I'histoire européenne et mondiale.

19



Entre 1856 et 1873, la franc-magonnerie connait une ére
d'expansion intense et de solidification de ses structures
dans les Amériques, en Europe et au-deld. L'implantation
de nouvelles loges et suprémes conseils, accompagnée
des efforts d’hommes influents et des réactions d'une
Eglise en lutte, compose un tableau de résistances et
d'alliances.

En 1856, I'Uruguay voit la fondation de son Supréme
Conseil, propageant les idéaux magonniques dans le sud
de I'Amérique lafine. Cette impulsion sud-américaine
continue avec la création, le 20 avril 1857, de la Grande
Loge du Chili, bientdt suivie de celle du Nebraska aux
Etats-Unis, un 23 septembre décisif pour les macons
américains. Pendant ce temps, en Europe, J.-G. Findel,
un érudit maconnique, fonde La BauhUtte, un journal
essentiel pour la communauté allemande, symbole du
développement intellectuel et des débats qui animent la
fraternité.

L'expansion continue en 1858 avec la fondation de la
Grande Loge nationale du Danemark, le 16 novembre,
et celle de I'Etat de Washington, le 9 décembre.
Parallelement, au Portugal, le Grand Orient Lusitanien Uni
est créé le 31 janvier 1859, suivie de l'inauguration du
Supréme Conseil de Colon au Panama, marquant
I'importance croissante de I'Amérique centrale dans le
réseau magonnique.

Les années 1860 ajoutent des tensions. Pie IX continue ses
anathemes, publiant I'encycligue Quanto Conficiamen
en 1863, suivie de Quanto Cura en 1864, fout en
dénoncant les « erreurs de la modernité » a fravers le
Syllabus Errorum. Cependant, les fréres macons
poursuivent leur ceuvre : en 1865, la Grande Loge du
Nevada est fondée en janvier, bientdt rejointe par la
Grande Loge du Canada a Toronto le 10 octobre. Le
méme mois, Pie IX publie Multiplices Inter, soulignant &

20



nouveau le danger que les sociétés secretes
représenteraient pour I'Eglise et I'ordre social.

En mai 1866, la Grande Loge de Virginie Occidentale est
fondée, suivie de celle de la Nouvelle-Ecosse en juin,
attestant de la montée en puissance des loges
maconniques en Amérique du Nord. En 1868, un
événement unique se produit a Stuttgart : les grandes
loges allemandes autorisent une liberté de choix spirituel,
en permettant aux loges de leur obédience de déposer
sur I'autel, au lieu de la Bible, un « Livre Blanc » portant
uniguement la mention de « Dieu » en premiére page.

L'expansion atteint la Grece en 1869 avec la fondation
du Grand Orient de Greéce, et la méme année, le
Quéebec accueille sa premiere grande loge canadienne
le 12 février. Cependant, I'Eglise catholique reste ferme
dans ses condamnations, Pie IX publiant en octobre la
bulle Apostolicoe Sedis, incluant un article qui réaffirme
I'excommunication des francs-macons.

L'année 1870 marque une étape supplémentaire : en
Amérique centrale, le Guatemala recoit son Supréme
Conseil le 20 avril, et au Paraguay, une structure similaire
est établie pour soutenir la croissance régionale. En
décembre, la franc-maconnerie s'implante aussi en
Colombie-Britannique, symbolisant son essor & travers
I’Amérique du Nord.

Au début de 1871, a Geneve, les loges La Fidélité et La
Prudence fusionnent, affirmant I'unité des macons
suisses. En mars de la méme année, la Commune de
Paris éclate, et les francs-macgons rejoignent les
barricades aux cétés des communards comme Valles et
Thirifoc, tandis que le Grand Maitre du Grand Orient de
France choisit de s'allier a Thiers a Versailles, soulignant
les divisions idéologiques au sein méme de la fraternité.

21



En 1872, les loges américaines continuent de se multiplier
avec la fondation de la Grande Loge de I'Utah le 16
janvier. La méme année, I'Union des Grandes Loges
d'Allemagne est constituée, marquant une consolidation
institutionnelle en Europe.

Enfin, en 1873, la dissolution du Directoire helvétique
romand conduit d la création du Supréme Conseil de
Suisse, donnant un nouveau souffle a la magonnerie
suisse. Cette fondation précede la derniere encyclique
de Pie IX conftre la franc-maconnerie, marquant la fin de
ce cycle d'expansion, de renforcement et de lutte, ouU
I'Eglise catholique voit dans la franc-maconnerie une
menace qui s'étend bien au-deld des frontieres,
embrassant des idéaux de liberté, d'égalité et de
fraternité qui s'infilirent dans toutes les spheres de la
société moderne.

Dans la seconde moitié du XIXe siecle, la franc-
maconnerie entre dans une ére d'intense expansion
mondiale, caractérisée par la création de loges et de
suprémes conseils dans des territoires nouveaux et
I'adaptation de ses idéaux aux changements de société.
La montée des idéologies laiques et des droits individuels
inspire des réformes, mais elle attire également la
suspicion, notamment de I'Eglise catholique qui persiste
d la condamner.

Le 5 octobre 1874, dans le Territoire Indien américain, les
macons se rassemblent pour fonder une nouvelle
Grande Loge. Deux mois plus tard, le Wyoming inaugure
également sa Grande Loge. Dans la méme année, le
Dominion du Canada voit s'établir son Supréme Consell,
concrétisant ainsi la présence maconnigue de
I'Amérique du Nord a ses confins.

L'année 1875 marque un tournant. Le 22 septembre, &
Lausanne, un convent international des Suprémes
Conseils du Rite Ecossais Ancien et Accepté (REAA) se

22



tient sous la direction d'Adolphe Crémieux. Ce
rassemblement, moment historique, fixe les principes du
REAA pour les générations futures. Peu apres, la Grande
Loge du Manitoba est fondée le 12 juin, suivie par celle
de I'lle-du-Prince-Edouard le 24 juin. Ce méme été, Jules
Ferry et Emile Littré, fervents défenseurs des idéaux
laiques et de progres, rejoignent la Loge « La Clémente
Amitié » du Grand Orient de France. En juillet, les Etats-
Unis continuent d’'étendre leur réseau maconnique avec
la création de la Grande Loge du Dakota Sud.

Le traité d’alliance entre la Grande Loge Suisse Alpina et
le Supréme Conseil de Suisse, signé en 1876, formalise les
liens entre les obédiences maconniques suisses. Cette
méme année, la Grande Loge nationale d'Egypte est
fondée, illustrant I'étendue croissante de la franc-
maconnerie au-deld des frontieres occidentales.

L'année 1877 est marquée par une évolution majeure :
sous l'influence du pasteur Frédéric Desmons, le Grand
Orient de France adopte une mesure sans précédent en
supprimant I'obligation de croire en Dieu ou au Grand
Architecte de I|'Univers pour intégrer la franc-
maconnerie. Ce geste symbolique déclenche la rupture
entre le GODF et la mag¢onnerie anglo-saxonne, qui se
refuse & abandonner cette croyance fondamentale.
Peu aprés, la Grande Loge du Nouveau-Mexique est
fondée, continuant le maillage des loges américaines.

En 1881, le parcours exceptionnel de Maria Deraismes
marqgue |'histoire de la franc-maconnerie : elle devient la
premiere femme initi€e au sein de la Loge des Libres
Penseurs de la Grande Loge symbolique écossaise, une
démarche osée qui aboutit d la mise en sommeil de la
loge. La méme année, Garibaldi initie une fusion des rites
de Memphis et de Misraim, permettant un renouveau
des rites ésotériques dans les pratiques magconniques.

23



En 1884, le pape Léon XlIl publie I'encycligue Humanum
Genus, condamnant une nouvelle fois la franc-
maconnerie. La Grande Loge de I'Australie du Sud est
fondée peu apres, le 16 avril, étendant la franc-
maconnerie dans le Pacifique Sud. Léon Xlll continuera &
réitérer ses condamnations, incitant les catholiques a se
tenir éloignés de l'influence maconnique, tandis que le
14 février 1885 marque la mort de Jules Valles, figure
notable ayant pris une part active dans les loges
francaises.

L'achévement de la Statue de la Liberté a New York en
1886, concue par les francs-macgons Frédéric-Auguste
Bartholdi et Gustave Eiffel, devient un symbole universel
de liberté. Son inauguration le 28 octobre par le
président Grover Cleveland, également franc-macon,
margue un moment fort de I'influence maconnique en
Ameérique. En paralléle, Léo Taxil, ancien franc-macon
converti, débute une campagne anti-maconnique en
publiant des pamphlets qui alimenteront un canular
durant une décennie.

La création d'une obédience maconnique mixte en
1893, Le Droit Humain, sous I'impulsion de Maria
Deraismes et Georges Martin, représente un acte
novateur en faveur de I'égalité des sexes dans I'Ordre.
En 1894, le Supréme Conseil de France octroie une
autonomie aux loges symboliques, donnant naissance &
la Grande Loge de France, tandis que des congres
maconniques internationaux, tels que celui d’Anvers en
1894, se tiennent pour fortifier les échanges et les idées.

Dans cette période de bouleversements et
d'innovations, la franc-maconnerie s'affrme comme un
réseau influent, en phase avec les mouvements sociaux,
politiques et intellectuels de son temps, malgré les
oppositions farouches de I'Eglise catholique et des
milieux conservateurs.

24



Dans cette période charniere de I'histoire, la franc-
maconnerie est a la fois au cceur de |'expansion
intellectuelle, politique et des polémiques les plus vives.
En 1895, Milan est le théatre d'un important congres
maconnique, réunissant des figures influentes de toute
I'Europe pour aborder les défis d'un ordre parfois mal
compris et souvent contesté. Les discussions portent
notamment sur le renforcement de I'unité et de I'éthique
au sein de I'Ordre, face a une opposition croissante.

L'année suivante, en 1896, un fraité entre le Supréme
Conseil de Suisse et le Directoire Ecossais helvétique
renforce la coopération et les valeurs partagées entre
loges suisses. Cependant, le congres de Trente,
également cette année-ld, marque une hostilité
persistante. Au Tyrol, les anfi-macons réunis proclament le
mérite de Léo Taxil envers I'Eglise catholique, en raison
de ses pamphlets et de son canular orchestré contre les
francs-macons. Ce qui semble un triomphe pour les
détracteurs de la franc-maconnerie devient cependant
une imposture révélée en 1897, lorsque Taxil confesse
publiquement avoir mystifié le clergé et la presse. Sa
confession le 19 avril, a la Société de Géographie de
Paris, expose |'absurdité des allégations, prouvant
I'absence des diableries et des complots fantastiques
dont il avait accusé les loges.

Alors que l'influence maconnique confinue de se
renforcer, 1898 voit I'initiation de Jean-Baptiste Clément,
auteur du célebre Temps des Cerises, a la loge « Les
Rénovateurs » du Grand Orient de France & Clichy-lo-
Garenne. La franc-maconnerie en Amérique Iatine
prend également de I'ampleur avec la fondation du
Supréme Conseil du Chili en 1899 et, peu apres, celle de
la Grande Loge de Costa Rica. Cependant, cette
période est tfroublée par I'incident du Fort Chabrol. Jules
Guérin, président du Grand Occident de France,
mouvement antfi-maconnique virulent, se retranche

25



avec ses partisans dans ses locaux parisiens, pour
protester contre la révision du proces du capitaine
Dreyfus, dont il est un farouche opposant. Cet épisode,
qui dure 38 jours, se termine par la reddition de Guérin le
20 septembre 1899.

Avec |'ouverture du XXe siecle, les francs-macgons
continuent leur ceuvre. Un congres international se tient
a Paris en septembre 1900, tandis que I'Allemagne voit
sa Grande Loge de Berlin « Kaiser Friedrich zur Bundestreu
» fusionner avec la Grande Loge de Hambourg, unissant
ainsi les macons allemands sous une méme banniere. La
franc-maconnerie ne se limite plus aux hommes ; en
1901, la premiére loge d'adoption, « Le Libre Examen »,
permet aux femmes d’intégrer cet univers jusque-la
exclusivement masculin. L'année marque aussi la
fondation du Parti Républicain, Radical et Radical-
Socialiste, avec une participation active des loges, et
voit I'élection de Gustave Mesureur, futur Grand Maitre
de la Grande Loge de France, 4 la présidence de ce
mouvement politique.

A Genéve, en 1902, un autre congrés international jette
les bases du Bureau international de relations
maconniques, confié a la Grande Loge Suisse Alpina.
Cet organisme voit le jour le 1er janvier 1903 a Neuchdtel
et vise a faciliter les échanges et la coopération entre les
loges mondiales. La franc-maconnerie s'étend en
Amérique centrale avec la création de la Grande Loge
du Guatemala, tandis que des loges belges, francaises
et suisses se retrouvent pour un congrés a Bruxelles en
1904. Cependant, la franc-maconnerie francaise fait
face & une crise en raison de « I'Affaire des Fiches ». Le
Grand Orient de France compile secretement des fiches
sur les officiers antirépublicains et monarchistes, ce qui
conduit d un scandale public et a la chute du
gouvernement Combes, profondément marqué par
cette affaire en 1904.

26



En 1905, la séparation de I'Eglise et de I'Etat est votée en
France, une loi qui consacre les idéaux de liberté et de
laicité que préne la franc-maconnerie, malgré la
condamnation perpétuelle de cette derniére par I'Eglise.
Par la suite, en 1906, les Grandes Loges allemandes
reconnaissent la Grande Loge de France. L'expansion
mondiale se poursuit avec la création de plusieurs
Suprémes Conseils, notamment en Egypte, tandis qu’une
Maison hospitaliere pour les macons est fondée &
Einbeck en Allemagne en 1907. Une premiere
manifestation maconnique internationale a lieu a la
Schlucht, en Alsace, rassemblant de nombreux freres en
quéte de solidarité et de fraternité.

Les manifestations intfernationales se multiplient. En 1908,
une seconde se tient a Bdle, suivie en 1909 par la
fondation du Supréme Conseil pour I'Empire ottoman &
Constantinople. Les années suivantes, les manifestations
s'étendent a Baden-Baden, Bruxelles, Paris, Rome et
Luxembourg, tandis que la Grande Loge Indépendante
et Réguliere pour la France et les colonies francaises est
créée en 1913. Cette Grande Loge est reconnue des
1915 par la maconnerie anglo-saxonne.

L'éclatement de la Premiere Guerre mondiale en 1914
fracture les relations entre les Grandes Loges
européennes. Ces années sombres marguent une pause
forcée pour le développement et I'unité de la franc-
magonnerie, mais les idéaux de paix, de liberté et de
fraternité qui la guident restent intacts, offrant un espoir
de réconciliation pour I'apres-guerre.

En 1917, la franc-maconnerie connait une période
marquée par une intensification des tensions avec
I"Eglise catholique, accentuée par la bulle
Providentissima émise par le pape Benoit XV le 20 mai.
Ce décret, en vigueur a partir du 19 mai 1918, grave
dans le marbre I'excommunication des membres de la

27



franc-maconnerie, réitérant I'incompatibilité supposée
entre les idéaux maconniques et ceux de I'Eglise. Selon
le canon 2335, toute association suspectée de conspirer
contre I'Eglise ou les pouvoirs civils 1égitimes est passible
d’'excommunication. Néanmoins, le 24 juin de cette
méme année, les francs-macons célebrent en paralléle
le deuxieme centenaire de la fondation de la
maconnerie moderne, soulignant leur résilience et leur
continuité historique.

Au début des années 1920, une nouvelle ombre plane
sur la franc-maconnerie avec la décision du Parti
communiste francais en 1922 d'interdire d ses membres
de rejoindre des loges maconniques, illustrant un
nouveau type de conflit idéologique. L'intensité des
critiques a I'égard des francs-macons atteint son
apogée en 1925, ou, a Geneve, Georges Oltramare,
soutenu par le front national romand, entame une
campagnhe pour interdire les loges en Suisse. En 1937, le
peuple suisse tranche pourtant massivement contre
cefte initiative. Malgré les turbulences, les valeurs de
liberté et de fraternité demeurent le pilier de la franc-
maconnerie, méme face aux remous politiques et aux
assauts antimaconniques.

L'année 1940, avec le régime de Vichy, marque un
sombre tournant. Une loi du 13 ao(t dissout les sociétés
secretes en France, ouvrant une période de persécution
pour les francs-magons, assimilés & des ennemis de I'Etat
et de la « morale ». En 1943, un fim de propagande,
Forces Occultes, scénarisé par I'anti-macon Jacques
Margues-Riviere et réalisé par Paul Riche, propage des
clichés antimaconniques et antisémites, renforcant la
stigmatisation des loges. Cependant, la détermination
de la maconnerie s'illustre des la Libération, quand,
depuis Alger, le général de Gaulle annule la loi de
dissolution, restaurant la légitimité des loges
maconniques.

28



La franc-maconnerie féminine émerge en France en
1952 avec la naissance de la Grande Loge Féminine de
France, ouvrant la voie a une nouvelle inclusion dans les
cercles maconniques. Le contexte est marqué par des
ajustements significatifs. En décembre 1958, la Grande
Loge de France propose la création d'un “Grand Conseil
national” pour unir les obédiences francaises, une
proposition qui aboutit & une scission de la Grande Loge
nationale francaise. Une faction qui se retire de
I'obédience forme ce qui sera connu sous le nom de
GLNF-Opéra, plus tard rebaptisée Grande Loge
Traditionnelle et Symbolique Opéra.

En 1959, un autre conflit nait au sein de la magconnerie
francaise lorsque la Grande Loge de France suspend ses
relations avec le Grand Orient, ce dernier refusant
d'appliquer les Constitutions d'Anderson, pourtant
essentielles a I'unité maconnique internationale. Cette
rupture sera temporaire, car en 1964 les relations entre les
deux obédiences reprennent.

Avec le Concile de Vatican Il (1962-1965), I'Eglise opére
des changements majeurs, y compris I'abandon explicite
du canon 2335 de 1917. Cependant, cette décision
n'entraine pas de réconciliation formelle. Des
interprétations contradictoires naissent, et en 1983, sous
I'impulsion du cardinal Joseph Ratzinger, la Sacrée
Congrégation pour la doctrine de la Foi réaffirme
I'incompatibilité de la franc-maconnerie avec les valeurs
catholiques, malgré I'absence d'interdiction formelle
dans le nouveau code de droit canonique.

Les années 1970-1980 sont également marquées par des
évolutions internes a la franc-maconnerie francaise. En
1973, une nouvelle obédience, la Grande Loge
Indépendante et Souveraine des Rites Unis, voit le jour. A
la méme période, le Droit Humain connait une scission
menant & la fondation de la Grande Loge Mixte

29



Universelle. En 1974, I'Ordre initiatique et traditionnel de
I'Art royal est créé, puis en 1976 la Grande Loge
oecumeénique d'Orient et d’Occident, témoignant de la
diversification croissante des loges.

En 1975, Simone Veil, avec le soutien de figures
maconniques comme le docteur Pierre Simon du Grand
Orient de France, défend la loi sur l'interruption
volontaire de grossesse, illustrant la résonance des
idéaux maconniques dans la société civile. Ce processus
de réformes sociales, inspiré par la laicité et les libertés
individuelles, incarne un idéal d’'égalité pour lequel la
franc-maconnerie moderne s'est toujours mobilisée.

Dans les années 1980, les obédiences continuent
d'évoluer, en particulier en 1983 lorsque le pape Jean-
Paul Il promulgue la Constitution apostolique Sacrae
disciplinae legis, maintenant la condamnation de la
franc-maconnerie tout en laissant subsister des
interprétations ambigués. La méme année, la
Congrégation pour la Doctrine de la Foi précise toutefois
que les catholiques francs-macons restent en état de
péché grave, interdisant de fait leur acces a la
communion.

Enfin, les années 2000 voient une floraison de
célébrations et de scissions. En 2003, la maconnerie
francaise célébre son 275e anniversaire. L'année
suivante marque le bicentenaire du Supréme Conseil de
France. Ce long parcours historique, ponctué de
scissions, de réconciliations et de querelles politiques et
religieuses, illustre la résilience d'une fraternité qui, bien
que souvent incomprise, a su porter et défendre des
idéaux de liberté, d'égalité et de solidarité a travers les
siecles.

A travers les @ges, entre symboles, secrets et sacrifices,
les batisseurs perpétuerent I'essence des Templiers et de
leurs ideaux.

30



En ce début du XXl siecle, la franc-magconnerie demeure
une institution influente, mais elle est aussi confrontée a
de nouvelles réalités et défis. La franc-magonnerie
mondiale, bien que diverse, continue d'étre active dans
les sphéres de la philanthropie, de la culture et de la
réflexion sociale. Elle reste divisée entre plusieurs courants
et obédiences, chacun porteur de spécificités,
notfamment en matiere de symbolisme, de valeurs
spirituelles et de position sur la mixité.

Les principales obédiences maconniques actuelles,
notamment la Grande Loge Unie d'Angleterre, le Grand
Orient de France, la Grande Loge Nationale Francaise et
d'autres organisations, refletent les diverses traditions
maconniques. Par exemple, le Grand Orient de France
s'ouvre aujourd’hui aux femmes et promeut la laicité,
tandis que la Grande Loge Unie d'Angleterre reste
réservée aux hommes et maintient un ancrage chrétien
et spirituel plus affrmé. Cette diversité a permis aux loges
de s'adapter d des valeurs contemporaines, notamment
en matiere de droits humains, d'égalité des genres et de
justice sociale.

Le XXe siecle a marqué une évolution importante vers
une plus grande inclusivité avec |I'émergence
d'obédiences féminines, comme la Grande Loge
Féminine de France, et d'obédiences mixtes, telles que
le Droit Humain. Ce mouvement, qui a continué de
croifre au début du XXl siecle, reflete une volonté
d’'adapter les pratiques maconniques aux évolutions
sociétales.

La franc-maconnerie continue d’'ceuvrer pour des
causes sociales et humanitaires. Les loges maconniques
s'engagent dans des ceuvres de bienfaisance et dans
des réflexions éthiques autour de problématiques
modernes : la bioéthique, I'environnement, et les libertés
individuelles. Ces inifiatives soulignent un idéal de

31



solidarité et d'humanisme que la maconnerie défend
depuis ses débuts.

La franc-maconnerie reste un objet de méfiance et de
suspicion pour certaines institutions et groupes religieux,
en particulier pour I'Eglise catholique qui maintient une
position négative a son égard. Bien que I'opposition soit
moins virulente qu'auparavant, les condamnations
officielles persistent. Par ailleurs, les crifiques de manque
de transparence et d’élitisme continuent de peser sur la
franc-maconnerie, un défi que certaines loges tentent
de relever en s'ouvrant davantage au public par des
journées portes ouvertes, des conférences, et des
publications.

A I'ére du numérique, la franc-maconnerie a adopté de
nouvelles technologies pour faciliter la communication
et attirer un public plus jeune. Certains rites et rituels ont
été partiellement adaptés pour les réunions en ligne, un
changement accéléré par la pandémie de COVID-19.
De nombreuses obédiences sont également présentes
sur les réseaux sociaux et disposent de sites web pour
informer et sensibiliser.

Dans un monde de plus en plus globalisé, les obédiences
nationales entretiennent des liens avec des loges
étrangeres et participent a des événements
internationaux, renforcant ainsi les échanges
inferculturels au sein de la franc-maconnerie. Ces
collaborations permettent aux loges de partager des
pratiques et d'aborder des défis communs, renforcant
ainsi le sentiment de fraternité universelle.

32



LA FRANC-MAGCONNERIE EGYPTIENNE

Jean Bricaud, dans ses Notes Historiques sur le Rite
Ancien et Primitif de Memphis-Misraim, met en avant
I'néritage de la Maconnerie égyptienne et hermétique &
travers I'évolution des rites maconniques du XVllle siecle,
en soulignant les influences variées qui ont faconné ces
pratiques, notamment a Paris, Bordeaux, Montpellier, et
Narbonne. Il attribue une importance particuliere a I'idée
d'une Maconnerie Egyptienne, dont les origines
remonteraient aux fravaux de figures comme le prince di
Sansevero en 1745 et des cercles ésotériques napolitains.

Le texte met en lumiere plusieurs personnalités influentes
dans cette tradition, notamment Raimondo di Sangro, le
baron de Tschoudy, et surtout Cagliostro, qui popularise
une version égyptienne du rite maconnique en France &
la fin du XVllle siecle. Cagliostro, en particulier, est décrit
comme une figure clé dans la transmission de
connaissances hermétiques, ayant appris des secrets
alchimiques et initiatiques aupres de Luigi d'Aquino et
d'autres membres du milieu hermétique napolitain.
Cette version de la maconnerie égyptienne, centrée sur
I'alchimie et la théurgie, se répand & travers I'Europe,
mais subit des hauts et des bas en raison de
persécutions, notamment celles menées par I'Eglise
catholique.

Le développement de ces rites est également lié &
I'engouement égyptologique qui s'’empare de I'Europe
au XVlle siecle, avec des loges influencées par la
littérature ésotérique comme le roman Séthos de I'abbé
Terrasson, et par des figures telles que les Philalethes, les
Philadelphes de Narbonne, ou les Architectes Africains
de Berlin. Le texte souligne aussi I'importance de la
campagne d'Egypte de Napoléon en 1798, qui favorise
I'expansion des loges égyptiennes, notamment celle de

33



“Isis" au Caire, oU Gabriel-Mathieu Marconis aurait été
initié.

Jean Bricaud montre comment le Rite de Memphis-
Misraim est une synthése des différentes influences
maconniques, égyptiennes, et hermétiques du XVllle
siecle, perpétuant un courant ésotérique riche et
complexe.

RITE DE MISRAIM

En 1814, les freres Bédarride, Joseph, Marc et Michel,
importent en France un Rite de Misraim (le deuxieme du
nom, le premier ayant été fondé a Naples en 1745). lIs
sont tous trois initiés & la Loge de I'armée d'ltalie, “La
Candeur”, et possedent une patente provenant de
Milan. Michel Bédarride affirme avoir été recu Grand
Conservateur du Rite & Naples en 1810. Cependant, il
semble que ce soit plutét Lechangeur, avec I'aide de
son ami Tassoni, qui ait en réalité créé ce rite a partir de
quelgues éléments recueillis & Naples ou & Venise, aupres
de I'ancienne Loge de Cagliostro.

Certaines recherches suggerent que Lechangeur aurait
joué un réle clé dans cette création, tandis que d'autres,
comme Gastone Ventura, pensent que Tassoni en serait
I'instigateur. Ensemble, ils élaborent une premiere échelle
de 70 degrés, fortement influencée par la Kabbale.
Cette échelle est ensuite complétée par le Frere Lassalle,
qui infroduit des degrés supplémentaires appelés Arcana
Arcanorum (du 87e au 90e degré), issus des Loges
napolitaines. Toutefois, il semble qu'a I'origine, ces
degrés étaient principalement des inventions
kabbalistiques, créées faute de détenir les véritables
Arcanes.

34



Une autre lignée de transmission, ramenée de Naples par
les Freres Joly, Gaborria, et Garcia, aurait ensuite
intfroduit les véritables Arcanes antiques de Naples dans
ce Rite de Misraim. Les freres Bédarride développeront
largement ce rite tout au long du XIXe siecle,
notamment en France, en Belgique, et en Suisse.

RITE DE MEMPHIS

En mai 1815, Samuel Honis et Gabriel-Mathieu Marconis
fondent la loge « Les Disciples de Memphis » a
Montauban, établissant ainsi I'Ancien Rite Oriental de
Memphis & partir de documents ramenés d’Egypte, plus
précisément du Caire. Gabriel-Mathieu Marconis se
marie avec une demoiselle Negre, et leur fils, Jacques-
Etienne Marconis de Négre, prendra la reléve en
devenant une figure clé du Rite de Memphis. Il prétend
que son pere avait regu le titre de Grand Hiérophante,
directement issu d'Egypte, et il développe ce rite en
France.

En 1838, Jacques-Etienne Marconis de Négre devient le
deuxieme Grand Hiérophante du Rite de Memphis et
réussit a implanter des loges non seulement en France,
mais aussi en Belgique, Angleterre, Egypte, Etats-Unis,
ltalie, Espagne, et méme en Australie. En 1862, il accepte
une proposition du Grand Orient d’intégrer son Rite au
Grand College des Rites, ce qui I'oblige a réduire les 96
degrés initiaux du rite & 33 degrés. Cependant, des 1863,
ce Rite est réduit en France & ses trois premiers degrés et
mis en sommeil, excepté une loge résistante a Marseille,
la Loge « Les Chevaliers de Palestine », qui maintient

35



I'échelle complete de 96 degrés jusqu’a sa fermeture en
1873.

L'Egypte devient alors le centre du Rite de Memphis
aprés le refus de I'accord signé par Marconis. En 1862, le
Marquis de Beauregard, alors Grand Maitre d'Egypte et
Substitut Grand Hiérophante, déclare I'accord non
valide, car non contresigné par le Grand Chancelier. Le
Rite est temporairement mis en sommeil en 1869 & cause
de différends politiques égyptiens, mais il est réactivé en
1872 gréce a I'autorisation du Khédive Ismaél.

En 1874, Salvatore Avventure Zola est nommé 3e Grand
Hiérophante, aprés avoir été Grand Maitre d'Egypte,
puis Grand Maitre mondial. Zola redynamise le Rite
malgré des défis politiques, mais c’est & Naples, apres
I'Egypte, que le Rite confinue son parcours. En 1876,
Giuseppe Garibaldi, le célebre héros de I'unité italienne,
est investi comme 4e Grand Hiérophante par Zola.
Garibaldi, initié¢ d la franc-maconnerie en 1844 &
Montevideo, devient une figure emblématique du Rite et
recoit les degrés 95 et 96 du Rite de Memphis, devenant
Grand Maitre d'Honneur ad vitam du Souverain
Sanctuaire d'Egypte.

Garibaldi joue un réle crucial dans la fusion des deux
rites, Memphis et Misraim, pour créer un nouveau rite : le
Rite de Memphis-Misraim. Bien que cefte fusion soit
réalisée sous son leadership, elle s'est principalement
faite juste avant sa mort, le 2 juin 1882, aprés sa
nomination en tant que Grand Hiérophante en
septembre 1881. La réunion de ces deux rites a consolidé
une nouvelle voie maconnique hermétique et
égyptienne, qui perdure jusqu’a aujourd’hui.

36



L’'UNION DES RITES DE MEMPHIS ET DE MISRAIM

L'unification et le développement du Rite de Memphis-
Misraim sont largement attribués & John Yarker, qui
devient une figure centrale aprés avoir recu une charte
de Harry Seymour en 1872 pour réactiver le Rite de
Memphis en Angleterre. Seymour lui avait transmis cette
charte apres avoir lu-méme recu une autorisation
directe de Jacques-Etienne Marconis de Négre en 1862,
peu avant que ce dernier signe I'accord controversé
avec le Grand Orient. Yarker, passionné par les Rites de
Memphis et de Misraim, travaille & leur unification tout en
promouvant des loges & fravers I'Europe. En 1902, il
devient 6e Grand Hiérophante et détient une véritable
influence sur les loges européennes, tout en étant en
contact avec le Grand Hiérophante d'Egypte, Idris Bey
Ragheb.

Yarker joue également un réle déterminant dans
I'expansion du Rite & l'international. Il confere a des
figures comme Théodor Reuss une charte pour la
création d'un Souverain Sanctuaire et Grand Orient pour
I’Allemagne et la Suisse, associé a d'autres occultistes
comme Franz Hartmann et Karl Kellner. Cette charte
pose les bases du développement du Rite de Memphis-
Misraim dans les pays germanophones. En France, bien
que guelgues loges existent déja, comme la loge L'Arc-
en-Ciel en 1896, c'est le Convent maconnique des rites
spirifualistes organisé en 1908 par Gérard Encausse
(Papus) qui relance officiellement le Rite de Memphis-
Misraim & Paris. Ce Convent marque la création d'un
Supréme Grand Conseil pour la France, sous I'égide de
Théodor Reuss et Charles Detré (Téder), et regroupe
Memphis, Misraim et le Rite écossais de Cerneau.

Sous l'impulsion de John Yarker, le Rite connait une

expansion notable en Europe et dans le monde. A sa

mort en 1913, c’est Théodor Reuss qui lui succede en tant
37



que 7e Grand Hiérophante, tandis que Eduardo Frosini
devient Grand Maitre mondial. En France, Papus est
remplacé par Téder, puis, a la mort de celui-ci, par Jean
Bricaud qui consolide le Rite en créant un Souverain
Sanctuaire en 1919 & Lyon, et relance la loge
Humanidad.

Le Rite de Memphis-Misraim s'étend aussi en Italie et en
Belgique. En Italie, des figures comme Reginald Gambier
MacBean et Giuseppe Sullirao réactivent le Rite de
Memphis & Palerme en 1921, tandis qu’en Belgique, sous
I'impulsion d’Armand Rombauts et d'Emile Dantinne, une
loge mixte, Les Disciples de Pythagore, voit le jour.

La période entre les deux guerres mondiales est
marguée par une forte expansion du Rite, souvent en
lien avec I'Ordre Martiniste, une organisation ésotférique
dirigée par Papus et ses successeurs. En 1934, a la mort
de Jean Bricaud, Constant Chevillon devient Grand
Maitre ad vitam pour les pays de langue francaise et
développe le Rite a linternational, notamment en
Pologne, Grece, Chili, Algérie et Madagascar.

La Seconde Guerre mondiale voit de nombreux ateliers
maconniques entrer en sommeil. Constant Chevillon est
assassiné en 1944, et plusieurs autres leaders du Rite,
comme Georges Delaive en Belgique, subissent un sort
tragique. Apres la guerre, Robert Ambelain, initié par une
loge de Chevillon en 1939, prend en main la restauration
du Rite de Memphis-Misraim en France.

En 1946, Georges Lagreze devient 9eme Grand
Hiérophante et relance la loge Alexandrie d'Egypte.
Lagreze milite pour la restauration du Rite de Memphis,
qui se concrétise en 1947 avec la création de la Grande
Loge du Rite Ancien et Primitif Egyptien de Memphis. |l
collabore avec Jean-Henri Probst (Probst-Biraben) pour
réveiller le Rite de Misraim en 1956, un an avant sa mort.

38



En résumé, trois pays ont joué des roles clés dans I'histoire
du Rite de Memphis-Misraim : I'Egypte (source
d'inspiration et de fransmission), I'ltalie (point de
révélation), et la France (moteur de la mise en oceuvre).
Le Grand Hiérophante, une figure extra-territoriale,
demeure le garant de la continuité du Rite et de ses
traditions hermétiques et alchimiques, en préservant les
enseignements des mysteres antiques.

ROBERT AMBELAIN ET SA SUCCESSION

En 1965, Robert Ambelain devient Grand Maitre Mondial
du Rite de Memphis-Misraim, puis Grand Hiérophante en
1966, consolidant son réle central dans I'ordre. Il tente de
réunifier les différentes branches du Rite, qui se
réclamaient de Memphis-Misraim, mais cette tentative
n'aboutit pas entierement. Néanmoins, son influence
demeure prépondérante dans I'évolution du Rite.

Le 31 décembre 1984, au cours d'une cérémonie
symbolique, Robert Ambelain transmet ses fonctions de
Grand Hiérophante et de Grand Maitre mondial &
Gerard Kloppel, assurant ainsi la continuité de I'autorité
au sein de I'Ordre. Ambelain décede le 27 mai 1997 &
Paris, marquant la fin d’'une ere pour le Rite de Memphis-
Misraim.

Gérard Kloppel, né en 1940, avait été initié en 1963 par la
Loge Papus n°719 de la Grande Loge de France a Paris,
puis par la Loge Hermés de Memphis-Misraim. Il gravit
rapidement les échelons de la franc-macgonnerie et des
sociétés ésotériques, devenant Grand Maitre de I'Ordre
de la Rose-Croix et Grand Maitre mondial de I'Ordre
Martiniste Initiatique. Sa désignation comme Grand

39



Hiérophante par Robert Ambelain renforce son autorité
sur les Rites égyptiens et ésotériques, marquant une
nouvelle phase dans I'histoire du Rite de Memphis-
Misraim.

Kloppel continuera & promouvoir le Rite tout en
cherchant a préserver son héritage ésotérique, ainsi que
son réle dans la tfransmission des traditions hermétiques et
occultes.

UNE SUCCESSION TROUBLE

En 1998, le Rite de Memphis-Misraim connait une grande
scission interne, marquant un tournant décisif dans son
histoire. Une faction dirigée par Richard Gaillard et
Claude Vieilledent remet en question la direction de
Gérard Kloppel, ainsi que I'idée méme de la Grande
Hierophanie, un concept central du Rite. Ceftte
contestation conduit & une rupture au sein de la Grande
Loge Francgaise du Rite de Memphis-Misraim (GLFMM),
entrainant une division. Les dissidents prennent leur
indépendance, tandis qu'une autre partie de la GLFMM
reste fidele a Gérard Kloppel et a sa Iégitimité en tant
gue Grand Hiérophante.

Face a cette crise interne et aux attaques venant de
membres de la hiérarchie, Kloppel, fatigué des divisions,
décide en 1999 de transmettre ses charges. Il souhaite se
retirer de ses fonctions de Grand Hiérophante et de
Grand Maditre mondial. Il choisit pour successeur le Frere
Cheickna Sylla, un notaire ivoirien et musulman, montrant
ainsi I'ouverture du Rite & la diversité culturelle et
religieuse, tfout en perpétuant la fradition de transmission
du pouvoir inifiafique. Cette décision marque une
nouvelle étape dans I'évolution du Rite, avec un accent

40



mis sur l'internationalisation et |'ouverture a des
personnalités issues de différentes traditions.

Cheickna Sylla devient ainsi une figure centrale du Rite
de Memphis-Misraim, succédant & Kloppel dans un
contexte marqué par les tensions internes et la volonté
de renouveler et stabiliser I'Ordre apres les fumultes des
années précédentes.

LE RITE ACTUEL

Au-deld des turpitudes temporelles, considérons le Rite
de Memphis-Misraim pour les riches enseignements
transmutatoires qu'il fransmet. Que les métaux, qu'ils
fussent matériels ou égotiques restent définitivement &
I'extérieur des temples.

De nombreuses Obédiences et Loges travaillent
désormais au Rite de Memphis-Misraim de par le monde,
se revendiquant de filiations diverses et variées. Nul ne
peut se prévaloir de la propriété d’'un patrimoine culturel
et initiatique commun qui a évolué au fil des successions,
des transmissions et des travaux d'innombrables Freres et
Soeurs.

Rappelons que le rite est un véhicule que chacun
emprunte et percoit au gré de ses origines, de sa culture,
de son éducation, de ses expériences de vie et de son
niveau de connaissances.

Le Rite de Memphis-Misraim convie chacun et chacune
A un voyages initiatique nous révélant tels des humains
humanisés et humanistes dotés de la sagesse et de Ia
connaissance primordiale.

41



L’AVENIR DE LA FRANC-MACONNERIE

La franc-maconnerie du début du XXl siecle, bien que
confrontée & des défis d'ouverture et d'adaptation,
continue de s'impliguer dans des questions
fondamentales de la société, et cherche a préserver son
héritage tout en restant en phase avec les réalités
modernes.

L'avenir de la franc-magonnerie repose sur plusieurs
facteurs, entre tradition et modernité. Voici les
perspectives probables pour cefte institution au XXle
siecle.

Avec une société de plus en plus ouverte et axée sur
I'égalité, la franc-maconnerie devra probablement
renforcer son inclusion. Les obédiences masculines
historiques, comme la Grande Loge Unie d'Angleterre,
pourraient étre amenées a envisager des réformes sur la
mixité et I'intégration d'initiés non chrétiens. La question
de la mixité et de I'égalité des genres pourrait aussi
pousser d'autres obédiences a favoriser la diversité, tant
au niveau des membres qu'au niveau des prafiques
symboliques et culturelles.

Les loges maconniques s'efforcent d’'aborder les défis
contemporains dans leurs réflexions. L'éthique du
numérique, la bioéthique, le réchauffement climatique,
la montée de l'inteligence artificielle et des enjeux
écologiques offrent de nouveaux terrains de réflexion. La
franc-maconnerie pourrait ainsi s'impliquer davantage
dans ces problématiques pour offrir une « boussole
éthique » d une époqgque marquée par des
bouleversements technologiques et environnementaux.

Pour répondre aux critiques d'opacité, certaines
obédiences semblent enclines a ouvrir davantage leurs
fravaux et valeurs au grand public. Par I'organisation de
conférences, d’'événements culturels ou méme de

42



journées portes ouvertes, elles cherchent & se montrer
comme une force de réflexion et de bienveillance plutdt
que comme un cercle exclusif. Cette tfransparence
pourrait aider a dissiper certains préjugés et renforcer
I'intérét des nouvelles générations pour les valeurs
maconniques.

La pandémie de COVID-19 a accéléré la transformation
numériqgue de nombreuses organisations, y compris les
loges maconniques, qui se sont adaptées aux réunions
en ligne pour continuer leurs activités. L'essor des réseaux
sociaux et de plateformes en ligne pourrait permettre
aux loges de mieux s'adapter aux nouvelles méthodes
de communication, en particulier pour toucher les jeunes
générations. La franc-maconnerie, historiquement
centrée sur les rituels en présence physique, pourrait voir
de nouvelles formes d'initiation et de fransmission
émerger en format virtuel.

La franc-maconnerie pourrait également voir une
intensification des échanges internationaux, au-deld des
cultures et des obédiences nationales. La globalisation a
facilité les collaborations interculturelles, et I'essor de
loges internationales pourrait donner lieu a un
mouvement maconnique plus universel, permettant des
échanges plus ouverts entfre traditions maconniques
européennes, africaines, asiatiques, et américaines.

La fradition de charité et d’entraide de la franc-
magconnerie reste centrale pour de nombreuses loges. A
I'avenir, elles pourraient renforcer leur réle d’'acteurs
philanthropiques et humanitaires, en créant des projets
d’'entraide sociale et en s'impliquant activement dans
des initiatives locales et internationales. Cette dimension
pourrait encore accroitre leur impact, en phase avec les
attentes de la société moderne pour une responsabilité
sociale accrue.

43



La franc-maconnerie devra équilibrer tradition et
modernité, entre conserver ses rituels, symboles et rites
ancestraux, et répondre aux attentes contemporaines.
Certaines loges pourraient choisir de maintenir
strictement les anciennes méthodes, tandis que d’'autres
adapteront peut-&tre les rituels pour attirer des membres
plus jeunes, moins familiers avec les traditions et
coutumes symboliques.

L'avenir de la franc-maconnerie semble orienté vers
I’évolution et I'adaptation. Conserver son esprit et ses
valeurs fondamentales tout en devenant plus accessible,
plus transparente et plus inclusive pourrait représenter la
clé pour que cette institution continue de prospérer et
de jouer un réle pertinent dans la société du XXl siecle.

44



TABLE DES MATIERES

HISTOIRE CHRONOLOGIQUE DE LA FRANC-MACONNERIE
LA FRANC-MACONNERIE EGYPTIENNE

RITE DE MISRAIM

RITE DE MEMPHIS

L'UNION DES RITES DE MEMPHIS ET DE MISRAIM

ROBERT AMBELAIN ET SA SUCCESSION

UNE SUCCESSION TROUBLE

LE RITE ACTUEL

L"AVENIR DE LA FRANC-MACONNERIE

45

33
34
35
37
39
40
41
42



www.grande-loge-isis.com

Edition 2024

Droits de reproduction réservés

46


http://www.grande-loge-isis.com

	HISTOIRE CHRONOLOGIQUE DE LA FRANC-maçonnerie
	LA FRANC-maçonnerie égyptienne
	RITE DE MISRAÏM
	RITE DE MEMPHIS
	L’UNION DES RITES DE MEMPHIS ET DE MISRAÏM
	ROBERT AMBELAIN ET SA SUCCESSION
	UNE SUCCESSION TROUBLE
	LE RITE ACTUEL
	L’avenir de la franc-maçonnerie

