
 

PETIT CONDENSÉ HISTORIQUE 

DE LA FRANC-MAÇONNERIE 

Francis STUCK 



￼2



HISTOIRE CHRONOLOGIQUE DE LA FRANC-MAÇONNERIE 

ous le ciel éclatant de l’Orient ancien, en 967 
avant notre ère, le roi Salomon entreprit une 
œuvre colossale qui marquerait l’histoire : la 
construction du Temple de Jérusalem, dit 
« Temple de Salomon ». Dans ses murs sacrés, les 

légendes de la franc-maçonnerie trouvent une de leurs 
origines. Le maître architecte Hiram Abiff, chargé de 
l’édification de ce sanctuaire, imposa sa maîtrise au 
service d’un dessein céleste. Son tragique destin, 
marqué par son assassinat au cours de la construction, 
engendra un mythe fondateur dont la mémoire traversa 
les siècles, emportant avec elle des symboles de loyauté 
et de sagesse. 

Un millénaire plus tard, en l’an 79, des mosaïques 
ornaient la Maison des Maçons à Pompéi, témoignage 
précieux de l’importance de ce métier, alors que 
l’ombre du Vésuve projetait son feu. Peu après, en l’an 
75, l’architecte romain Vitruve consignait son savoir dans 
dix livres d’architecture, bases d’une science sacrée qui 
inspirerait les bâtisseurs de toutes époques. 

Avec l’aube du christianisme, l’histoire changea de cap. 
Vers l’an 30, la mort de Jésus de Nazareth devint un 
tournant spir ituel mondial. Puis, en 250, Plotin 
d’Alexandrie érigea l’École néoplatonicienne, un 
courant philosophique où l’Un devint l’objet suprême de 
méditation et de quête mystique. Le savoir se 
consolidait, et avec lui, l’art de bâtir. 

En 287, Saint Alban, intendant de Cauratius, éleva les 
maçons au rang d’artisans respectés, leur octroyant des 
franchises symboliques. Les fondations d’une future 
confrérie se traçaient ainsi. Quelques siècles plus tard, en 
557, Saint Austin fut désigné Grand Inspecteur des 
confréries maçonniques, un rôle d’importance capitale 

￼3



pour guider les artisans dans leur quête de perfection. 
L’Édit de Rotharis de 643 prolongea cet élan, 
garantissant aux “magistri comacini”, les maîtres 
d’œuvre, une liberté de mouvement unique dans le 
royaume lombard. 

Le Moyen Âge vit s’épanouir ces traditions. En 710, 
Charles Martel, figure emblématique de l’Occident 
chrétien, fit appel aux maçons pour renforcer les 
structures de son royaume, un geste précurseur dans la 
reconnaissance de l’importance de cet artisanat. En 926, 
la Charte d’York consigna officiellement les droits et 
devoirs des maçons, ouvrant une ère de réglementation 
et de respect du métier, tandis qu’en 1100, Henri IV 
d’Angleterre se proclamait Grand Maître des maçons 
anglais, consacrant la relation profonde entre la royauté 
et l’art de bâtir. 

Aux abords de l’an 1015, le chantier colossal de la 
cathédrale de Strasbourg attira une loge de tailleurs de 
pierre, une première preuve d’organisation structurée 
pour ces artisans du divin. Puis, en 1120, la formation de 
l’Ordre du Temple lors du concile de Naplouse sous 
Hugues de Payns et Geoffroy de Saint-Omer marqua une 
nouvelle alliance. L’Ordre des Pauvres Chevaliers du 
Christ et du Temple de Salomon, destiné à protéger les 
pèlerins de Jérusalem, allait bientôt influencer des siècles 
de savoir maçonnique. 

Les assemblées des maçons, comme celles tenues à 
Kilwinning en 1150, et le soutien apporté par Henry II et 
les Templiers en 1155, consolidèrent la coopération entre 
l’Ordre du Temple et les bâtisseurs de cathédrales. Ce fut 
aussi l’ère où le titre de “magister” se répandit : William 
de Sens, en 1173, puis William l’Anglais, en 1187, 
portèrent ce titre en tant qu’architectes de Canterbury 
et Coventry, illustrant l’ascension sociale des maîtres 
maçons. 

￼4



Pourtant, en 1189, le Concile de Rouen condamna les 
confréries, les voyant comme des associations rivales. Le 
XIVe siècle assista également à la fin d’une ère : en 1314, 
Jacques de Molay, Grand Maître de l’Ordre du Temple, 
fut brûlé vif, marquant la dissolution tragique de l’Ordre, 
tandis qu’en Écosse, Robert Bruce fonda l’Ordre de St. 
André du Chardon, perpétuant l’héritage chevaleresque 
et spirituel des Templiers. 

L’expansion des confréries de maçons continua 
néanmoins. Le Concile d’Avignon de 1326 condamna les 
guildes, mais sans parvenir à enrayer l’épanouissement 
du métier. En 1334, le Pape Benoît XII reconfirma la 
légitimité de certaines pratiques maçonniques, et en 
1358, la Charte d’York fut révisée pour adapter ses règles 
aux évolutions de la société. 

Le mot “franc-maçon” apparut pour la première fois en 
1376 à Londres, où les membres de la Compagnie des 
Maçons se distinguaient par leur appartenance à cette 
confrérie mystérieuse. En 1390, le Manuscrit Regius, 
également appelé Haliwell, fut rédigé en vers, compilant 
les Constitutions de la Maçonnerie, et gravant pour la 
première fois par écrit les principes moraux et spirituels 
des maçons. Ces règles formeraient le socle de 
l’organisation maçonnique à travers l’Europe. 

Ainsi, de siècle en siècle, de chantiers sacrés en rites 
secrets, l’histoire des maçons s’étoffait. Vers 1598-1599, 
les Statuts Schaw, établis par William Schaw, Maître des 
Travaux du Roi, codifièrent encore davantage 
l’organisation maçonnique, spécifiant les prérogatives 
des loges de Kilwinning et de Mary’s Chapel. 

Au crépuscule de l’année 1599, dans les murs de la loge 
de Mary’s Chapel à Édimbourg, un silence solennel 
s’installe. Les premières minutes enregistrées y sont 
soigneusement consignées, marquant un jalon dans 
l’histoire de la maçonnerie mondiale. Ce sont les 

￼5



archives les plus anciennes connues, un témoignage 
tangible d’une fraternité qui se réunit dans l’ombre, 
encadrée par les statuts de William Schaw, Maître des 
Travaux du Roi et Surveillant Général des Maçons. Sous 
son autorité, une structure naît, renforçant les liens entre 
les bâtisseurs et honorant les traditions. En 1600, l’un de 
ces moments historiques se dessine avec l’initiation d’un 
premier « non-opératif », John Boswell d’Auchinleck, à la 
loge Mary’s Chapel. Il est le premier non-artisan à 
franchir le seuil de cette confrérie secrète, témoin du 
glissement de la maçonnerie vers une société de 
pensée, prête à accueillir les esprits éclairés. 

Dès 1605, Inigo Jones, intendant des Bâtiments royaux, 
s’élève comme protecteur de cette communauté. Deux 
ans plus tard, il en devient le Grand Maître, insufflant sa 
vision architecturale à l’Ordre. Ses contributions 
façonnent les fondations de cette structure, qui accueille 
des penseurs de plus en plus nombreux. Puis, en 1616, un 
souffle ésotérique parcourt l’Europe : le Manifeste de la 
Rose-Croix voit le jour, unissant mysticisme et quête de 
vérité, influençant durablement les valeurs de la franc-
maçonnerie. 

En 1641, Sir Robert Moray, officier écossais et homme de 
science, est initié à Mary’s Chapel. Sa présence honore 
la loge et amplifie l’attrait de cette société pour les 
lettrés et érudits de l’époque. Bientôt, en 1646, c’est au 
tour d’Elias Ashmole, célèbre érudit et futur Rose-Croix de 
Londres, de rejoindre les rangs de cette société 
mystérieuse à Warrington, dans le Lancashire. L’écho de 
son initiation traverse l’Angleterre, captivant les 
intellectuels curieux de cette organisation grandissante. 

Alors que la tempête politique gronde avec l’exécution 
de Charles Ier en 1649, sa veuve, Henriette de France, 
cherche refuge à Saint-Germain-en-Laye. Elle est rejointe 
par des fidèles écossais et anglais, dont beaucoup sont 

￼6



francs-maçons, renforçant les liens entre les courants 
maçonniques et la cour royale en exil. 

L’influence de la maçonnerie continue de s’étendre, se 
structurant en Angleterre. En 1655, la Compagnie des 
Francs Maçons devient officiellement la Vénérable 
Compagnie des Maçons de Londres. Cette institution 
prospère et, le 5 décembre 1660, la Royal Society est 
fondée. Cette académie des sciences, incarnant l’idéal 
philosophique de Bacon, réunit sous son toit des savants 
éminents, dont l’architecte et astronome Christopher 
Wren, futur Grand Maître des maçons en 1685. Les liens 
entre la maçonnerie et la pensée scientifique se 
consolident, et en 1686, le Dr. Robert Plot publie Natural 
History of Staffordshire, qui évoque la Société des Francs-
Maçons, attestant de l’attrait exercé par cette confrérie 
auprès des élites de la société. 

À l’aube du XVIIIe siècle, la Grande Loge de Londres se 
forme le 24 juin 1717, jour de la Saint-Jean-Baptiste, 
autour de quatre loges londoniennes qui se réunissent à 
la taverne Goose and Gridiron (l’Oie et le Grill). Anthony 
Sayer en devient le premier Grand Maître, symbolisant la 
naissance officielle de la franc-maçonnerie moderne, 
dite spéculative. En 1719, Jean Théophile Désaguliers, 
éminent scientifique et collaborateur d’Isaac Newton, 
accède à la fonction de Grand Maître. Membre de la 
Royal Society, il attire dans les loges des intellectuels et 
penseurs, plaçant la maçonnerie au cœur des courants 
philosophiques et scientifiques de l’époque. 

La franc-maçonnerie continue de se structurer et de se 
propager en Europe. En 1721, le duc de Montaigu fonde 
la première loge maçonnique française à Dunkerque, 
baptisée “Amitié et Fraternité”, sous l’égide de la 
Grande Loge de Londres. Deux ans plus tard, en janvier 
1723, le Révérend James Anderson publ ie les 
Constitutions d’Anderson, un texte fondamental de 

￼7



l’histoire maçonnique, consolidant les principes de 
fraternité et de moralité de l’Ordre. 

Sous le règne de Philippe V en Espagne, la Franc-
Maçonnerie fait son entrée discrète dans le pays, mais sa 
réputation sulfureuse grandit rapidement. En 1730, 
Samuel Pritchard publie à Londres Masonry Dissected, la 
première grande divulgation anti-maçonnique. Son 
pamphlet révèle aux yeux du monde les rituels et secrets 
présumés de la confrérie, alimentant les soupçons envers 
les francs-maçons, notamment dans les cercles religieux 
et aristocratiques. Malgré cette controverse, la noblesse 
s’intéresse à la maçonnerie. Le 16 mai de la même 
année, Montesquieu est initié au sein de la loge Horn, qui 
se réunit à la Westminster Tavern de Londres. Dans les 
mois suivants, le 14 mai 1731, le duc François de Lorraine, 
futur empereur d’Autriche, est également reçu dans les 
loges londoniennes, entraînant ainsi l’introduction de la 
maçonnerie dans le royaume de Naples. 

La franc-maçonnerie étend alors son influence en 
Europe, notamment en France, où en 1732, la première 
loge documentée, Saint Thomas, se forme sous les 
auspices de la Grande Loge de Londres. La taverne du 
Louis d’Argent, rue des Boucheries, devient le lieu de 
rassemblement de ces francs-maçons français. Cette 
dynamique se poursuit en Amérique du Nord, où, en 
1733, la Grande Loge de Massachusetts est fondée, 
ouvrant la voie à la propagation des idéaux 
maçonniques sur un nouveau continent. 

L’extension de la maçonnerie ne s’arrête pas là. En 1734, 
la fraternité s’établit en Pologne, et une première réunion 
est organisée aux Pays-Bas sous la présidence du comte 
de Waegenaer, élu Grand Maître. La Suède se joint au 
mouvement deux ans plus tard, en 1735, lorsque le 
comte Sparre fonde une loge à Stockholm. 

￼8



L’année 1736 marque l’introduction de la franc-
maçonnerie à Genève sous l’influence de Georges 
Hamilton, un noble anglais, et voit la création de la 
Grande Loge de France, destinée à devenir, en 1773, le 
Grand Orient de Paris. La même année, en octobre, la 
Grande Loge d’Édimbourg est fondée, marquant 
l’institutionnalisation de la maçonnerie en Écosse. 
Hambourg, quant à elle, voit naître la loge “Absalom” le 
6 décembre, établissant la présence durable de la franc-
maçonnerie dans le nord de l’Allemagne. 

C’est en 1737 qu’un événement fondateur pour la 
maçonnerie française survient : le chevalier de Ramsay, 
un Écossais charismatique, prononce un discours influent 
qui oriente la franc-maçonnerie française vers une 
structure chevaleresque, marquant la transition d’un 
ordre de constructeurs vers un ordre de nobles et de 
penseurs armés de leurs idéaux. Cet idéal chevaleresque 
crée cependant des tensions avec l’Église, qui voit d’un 
mauvais œil l’engouement pour cette société discrète. 

La réponse de l’Église ne se fait pas attendre. Le 4 mai 
1738, le pape Clément XII émet la bulle In Eminenti 
Apostolatus Specula, la première d’une série de 
condamnations papales de la franc-maçonnerie. Il y 
interdit strictement la participation des fidèles aux loges, 
menaçant d’excommunication les membres de cette 
société secrète. Clément XII déclare dans la bulle : 
« Nous avons conclu et décrété de condamner et 
d’interdire ces dites sociétés, assemblées, réunions, 
agrégations ou conventicules appelés du nom de 
FRANCS-MAÇONS, ou connus sous toute autre 
dénomination, comme nous les condamnons et les 
défendons par notre présente constitution, valable à 
perpétuité. » En conséquence, plusieurs pays, dont les 
Pays-Bas et la Suède, interdisent la franc-maçonnerie sur 
leur sol, tandis que le duc d’Antin devient le premier 

￼9



Grand Maître de France, défiant implicitement cette 
condamnation. 

L’inquisition intensifie la persécution maçonnique, 
notamment en Italie. En 1739, elle cible Florence, 
cherchant à éradiquer la maçonnerie. En Sardaigne 
également, la franc-maçonnerie rencontre une 
opposition virulente. Cette même année, la Grande 
Loge de Londres se renomme Grande Loge 
d’Angleterre, consolidant son statut de pôle influent de 
la franc-maçonnerie mondiale. 

En 1740, Philippe V d’Espagne prend des mesures 
drastiques contre la maçonnerie, et à la même époque, 
la Grande Loge “Aux Trois Globes” est fondée à Berlin. 
Dans la mer Méditerranée, le Grand Maître de l’Ordre de 
Malte interdit l’accès de l’île aux francs-maçons, illustrant 
le climat d’hostilité croissante. Parallèlement, la loge de 
Hambourg est reconnue en tant que Grande Loge 
Provinciale. 

Les années qui suivent montrent un développement 
continu malgré les tensions. En 1741, la Grande Loge “Zur 
Sonne” est fondée à Bayreuth, et la loge “Minerva aux 
Trois Palmes” à Leipzig. En Écosse, l’Ordre d’Heredom, 
dont les fondements sont imprégnés d’idéaux 
chevaleresques et patriotiques, voit le jour. 

Malgré cette expansion, les persécutions continuent. En 
1743, par ordre de l’Inquisition et sous l’appui du roi Jean 
V, des francs-maçons sont arrêtés, torturés et brûlés vifs 
au Portugal, une épreuve qui renforce l’ombre de 
clandestinité sur les loges. 

En 1744, Frédéric II de Prusse est élu Grand Maître des 
“Trois Globes” à Berlin, un acte qui montre que malgré les 
interdictions et les persécutions, la franc-maçonnerie 
gagne le soutien de monarques éclairés. 

￼10



Étienne Morin, figure notable de la maçonnerie, fonde 
en 1745 une loge écossaise à Bordeaux, étendant le 
mouvement en France. En Suisse, cependant, la 
République de Berne interdit la franc-maçonnerie par un 
édit, révoqué bien plus tard, en 1776. 

La tension entre la maçonnerie et le pouvoir continue 
d’augmenter. En 1746, Lord Derwentwater, premier 
Grand Maître de l’Ordre de France, périt sur l’échafaud, 
tandis que des révélations anti-maçonniques, comme Le 
Sceau Rompu, circulent, alimentant les suspicions du 
grand public. 

En 1748, la Porte ottomane s’oppose également à 
l’introduction de la franc-maçonnerie en Turquie. Malgré 
cela, en 1749, les loges franchissent les frontières et 
gagnent l ’ Emp i re des Habsbourg , marquant 
l’introduction de la franc-maçonnerie en Hongrie. 

Le 18 mai 1751, le pape Benoît XIV, successeur de 
Clément XII, renforce la condamnation papale avec la 
bulle Providas Romanorum Pontificum, qui, une fois 
encore, réaffirme l’interdiction de cette société secrète. 
Peu après, le 2 juillet, Ferdinand IV d’Espagne, sous 
l’influence de l’Inquisition, proscrit la maçonnerie de ses 
États. Cette hostilité entraîne des scissions internes au sein 
de la maçonnerie anglaise. Le 17 juillet, en réaction à la 
création de la Grande Loge de Londres en 1717, la 
Antient Grand Lodge of England est fondée à la Turk’s 
Head Tavern, avec Robert Turner comme premier Grand 
Maître. Ce schisme, opposant les Anciens aux Modernes, 
durera jusqu’en 1813, année de la fusion des deux 
Grandes Loges en une Grande Loge Unie d’Angleterre. 

Malgré ces divisions, la fraternité se fortifie. En 1752, la 
loge “L’Amitié” est fondée à Berlin, devenant la Grande 
Loge “Royal York à l’Amitié”. Le 27 décembre 1756, les 
Pays-Bas fondent leur propre Grande Loge nationale. 
Cette époque est aussi marquée par la publication 

￼11



d’Ahiman Rezon, un texte de Laurence Dermott, en 
opposition aux Constitutions d’Anderson, qui renforce les 
spécificités des Anciens. 

Ainsi, le XVIIIe siècle voit la franc-maçonnerie s’épanouir 
et se répandre en dépit des efforts de l’Église et des États 
pour la contenir. 

Le XVIIIe siècle est une ère marquée par la quête de 
savoir et de spiritualité, période durant laquelle la franc-
maçonnerie étend progressivement son influence, 
souvent en défiant les pressions politiques et religieuses. 
C’est en 1761 qu’Étienne Morin, l’une des figures 
pionnières du mouvement maçonnique, reçoit des lettres 
patentes l’autorisant à établir des hauts grades de franc-
maçonnerie en Amérique. Fort de ce droit, Morin 
entame sa mission ambitieuse, en bâtissant des loges aux 
Caraïbes, notamment en Haïti en 1763, où les premiers 
rites écossais sont introduits sur le continent. 

L’expansion maçonnique se poursuit alors en Nouvelle-
Orléans, où la loge des « Parfaits d’Écosse » voit le jour le 
12 avril 1764, représentant le premier atelier de hauts 
grades en Amérique du Nord. À la même période, la 
Grande Loge de Pennsylvanie est fondée le 20 juin, 
solidifiant davantage les racines de la maçonnerie sur ce 
sol étranger. En Europe, la résurgence du rite templier de 
la stricte observance s’opère en 1767 sous l’impulsion du 
baron Hund. Malgré cette effervescence, les autorités 
surveillent de près la franc-maçonnerie. Les réunions sont 
réglementées, et en Allemagne, le gouvernement 
interdit les assemblées de la Grande Loge, un acte qui 
force les francs-maçons à se rassembler clandestinement 
pour échapper aux persécutions. 

Vers la fin de l’année 1767, Henry Andrew Francken, 
grand inspecteur général d’Étienne Morin, s’installe à 
New York. C’est le 26 décembre qu’il reçoit une patente 
lui permettant de fonder une loge de Perfection à 

￼12



Albany. Cet événement marque une étape décisive, car 
pour la première fois, les degrés de Perfection, du 4e au 
14e, sont conférés dans les colonies britanniques. Les 
minutes de ces premières réunions sont scrupuleusement 
conservées et deviendront, plus tard, des documents 
historiques au sein des archives du Suprême Conseil de la 
Juridiction Nord des États-Unis. 

En 1768, la Grande Loge d’Écosse instaure une tradition 
nouvelle en offrant des diplômes à ses membres, 
renforçant ainsi leur appartenance à la confrérie. Un an 
plus tard, la Grande Loge Nationale de Genève est 
fondée, unissant dix loges suisses, dont « l’Union des 
Cœurs », la plus ancienne de Suisse. Cette organisation 
s’étend jusqu’à Zurich, Constantinople et les territoires 
sardes, attestant de la portée internationale de la franc-
maçonnerie. 

Aux États-Unis, la guerre d’indépendance de 1775 à 1783 
façonne également la franc-maçonnerie. Nombre des 
leaders américains, tels que George Washington et 
Benjamin Franklin, sont francs-maçons, de même que 
des o f f ic ie r s f rança i s comme La Fayet te e t 
Rochambeau, solidifiant un lien transatlantique entre les 
deux nations. Le 6 mars 1775, dans ce contexte 
tumultueux, un événement d’une importance historique 
se produit à Boston : Prince Hall, homme de couleur, et 
quatorze autres sont initiés aux trois premiers degrés au 
sein de la Military Lodge N°441, attachée à l’armée 
britannique. Cette initiation pionnière ouvre une porte 
vers la reconnaissance future de la franc-maçonnerie 
noire aux États-Unis. 

C’est également en 1776 que la fondation des Illuminati 
de Bavière par Adam Weishaupt à l’université 
d’Ingolstadt introduit un nouveau mouvement. 
Weishaupt, professeur de théologie, vise à propager les 
idées des Lumières à travers des réseaux secrets et 

￼13



réformateurs, dont l’influence et les visées restent 
obscures pour beaucoup, ce qui attise la méfiance des 
autorités européennes. Le 1er mai, les Illuminati voient 
officiellement le jour, marquant un nouvel ajout à 
l’univers complexe et souvent mystérieux des sociétés 
secrètes du siècle. 

En France, les transformations se poursuivent. En 1773, la 
scission de la Loge de Clermont au sein de la Grande 
Loge de France donne naissance au Grand Orient de 
France (GODF). Ce dernier attire rapidement une large 
adhésion, en partie grâce à ses idéaux réformateurs et à 
ses orientations spéculatives. En 1776, un concordat 
entre les directoires écossais de vingt-cinq degrés et le 
Grand Orient de France permet d’unir les différentes 
structures, consolidant leur influence et leur cohésion. 

Alors que la guerre d’Indépendance américaine 
s’achève en 1783, la maçonnerie continue de prospérer. 
La Grande Loge Éclectique de Francfort est fondée le 18 
mars, suivie de la Grande Loge de Maryland. Cette 
période voit également la montée en puissance de 
Prince Hall, qui, avec ses frères, reçoit une patente de la 
Premier Grand Lodge of England en 1784 sous le nom 
d’African Lodge n°459. Cependant, en raison des 
communications limitées de l’époque, la patente 
n’ar r ive à dest inat ion qu’en 1787, retardant 
l’établissement officiel de la loge et sa reconnaissance. 

Le mouvement maçonnique est alors perçu comme une 
force culturelle et sociale de premier plan, à la fois 
respectée et redoutée. Le premier congrès maçonnique 
international de Paris se tient en 1785, réunissant les loges 
de différents pays autour de discussions philosophiques 
et d’enjeux politiques. Par ailleurs, en 1786, le Grand 
Orient National de Genève se substitue discrètement à la 
Grande Loge, et de nouvel les loges comme 
« Prudence » et « Les Enfants de la Concorde fortifiée » se 

￼14



forment, illustrant l’effervescence intellectuelle et la 
ferveur maçonnique qui caractérisent cette fin de siècle. 

Au tournant de 1786, la Grande Loge de Caroline du Sud 
est fondée le 14 janvier, suivie par la Grande Loge de 
Géorgie le 16 décembre, et celle du New Jersey deux 
jours plus tard, le 18 décembre. 

Dans un monde agité par la quête de liberté, d’égalité 
et de connaissances, la franc-maçonnerie s’étend à 
travers l’Europe et les Amériques, nouant alliances, 
affrontant critiques et répression. Cette institution 
discrète, pour certains intrigante, est à la fois un foyer de 
savoir, de spiritualité et d’engagement social. L’histoire 
de la franc-maçonnerie au tournant du XVIIIe siècle 
révèle une succession de fondations, d’interdictions et 
de résistances qui témoignent de son influence et des 
craintes qu’elle suscite. 

En 1788, l’Angleterre initie un projet humanitaire novateur 
: la création d’une école pour les filles orphelines de 
maçons, affirmant son engagement social et caritatif. 
Mais c’est l’année 1789, marquée par le traité d’alliance 
entre le Directoire helvétique et la Grande Loge 
d’Angleterre, qui pose les bases d’un réseau 
maçonnique international et durable. Le même été, les 
États-Unis voient naître deux nouvelles grandes loges 
dans le Connecticut et le New Hampshire, symboles d’un 
enracinement maçonnique durable sur le continent 
américain. En 1791, les maçons noirs américains se 
regroupent à Boston pour constituer l’African Grand 
Lodge of North America sous la direction de Prince Hall, 
instaurant ainsi la première structure de franc-
maçonnerie noire aux États-Unis, malgré la ségrégation 
qui persistera bien au-delà. 

Le 18 septembre 1793, dans une Amérique fraîchement 
indépendante, le président George Washington pose en 
grande pompe la première pierre du Capitole. En habit 

￼15



maçonnique, il est entouré de nombreux frères, 
marquant ce moment historique d’une forte empreinte 
maçonnique. En parallèle, l’abolition de l’esclavage est 
proclamée en 1794 en France sous l’impulsion de l’abbé 
Henri Grégoire, membre de la loge Les Neuf Sœurs, 
avant d’être temporairement rétablie sous Napoléon en 
1802. 

Le XIXe siècle débute dans un contexte d’expansion des 
loges maçonniques. En 1801, à Charleston, le premier 
Suprême Conseil de rite écossais ancien et accepté voit 
le jour, établissant trente-trois degrés sous l’égide de John 
Mitchell et Frederic Dalcho. En 1804, la franc-maçonnerie 
en France s’enrichit du Rite Écossais Ancien et Accepté 
avec la fondation du Suprême Conseil de France par le 
comte de Grasse-Tilly, en parallèle à la création de la 
Grande Loge générale écossaise. En 1805, à Paris, 
Joseph Bonaparte est élu Grand Maître du Grand Orient 
de France, renforçant ainsi le lien entre pouvoir politique 
et maçonnique. 

Les années suivantes voient se succéder des fondations 
de grandes loges à travers les États-Unis, le Delaware en 
1806, l’Ohio en 1808 et le Kentucky en 1810. En 1813, la 
Grande Loge Unie d’Angleterre naît de la fusion entre les 
Grandes Loges des Anciens et des Modernes, unissant 
ainsi les différentes factions maçonniques anglaises. En 
Autriche, cependant, l’empereur François II interdit la 
franc-maçonnerie la même année, illustrant les tensions 
entre le pouvoir religieux et la maçonnerie. 

En parallèle à cette expansion, l’Église continue de lutter 
contre l’influence maçonnique. En 1814, le pape Pie VII 
publie un nouvel édit contre les francs-maçons, 
réaffirmant la condamnation de l’Église à l’égard des 
loges. Deux ans plus tard, en 1816, le Grand 
Encampment des États-Unis est créé, tandis qu’en 1818, 
une Grande Loge provinciale anglaise est établie à 

￼16



Berne, en Suisse. L’opposition religieuse se renforce en 
1821 avec la Constitution « Ecclesiam in Jesus Christo » 
de Pie VII, qui condamne fermement les sociétés 
secrètes et réaffirme la position de l’Église contre la 
franc-maçonnerie. 

Les tensions se poursuivent en Europe : en 1822, Berne et 
Vaud fondent la Grande Loge Nationale de Suisse, mais 
dans le même temps, la Russie interdit la franc-
maçonnerie, suivi du Portugal, qui l’abolit par décret en 
1823. Ces interdictions contrastent avec la prolifération 
des loges dans les Amériques, où la Grande Loge de 
Missouri est fondée en 1821 et où les loges se multiplient 
rapidement, renforçant un réseau mondial malgré les 
interdictions et répressions continues. 

En 1825, le pape Léon XII publie la Constitution Quo 
Graviora, un texte particulièrement virulent contre la 
franc-maçonnerie, dans lequel il réaffirme les critiques de 
l’Église envers cette institution, y voyant une menace 
pour la foi et la morale chrétiennes. Cinq ans plus tard, la 
Bu l le Quo Grav io ra marque l ’apogée de la 
condamnation papale, la franc-maçonnerie est 
désormais vue comme une ennemie institutionnelle, 
l’Église ne ménageant aucun effort pour contrer son 
influence. 

Dans un XIXe siècle agité de révolutions, d’innovations et 
de répressions, la franc-maçonnerie s’épanouit malgré 
les vents contraires soufflant des États et de l’Église. De 
nouveaux ordres naissent, des conseils s’établissent et 
des alliances se forgent, révélant une institution en pleine 
expansion, forte d’un réseau à la fois solidaire et résilient. 

En mai 1829, la fondation du Suprême Conseil du Brésil 
annonce l’implantation durable de la franc-maçonnerie 
dans l’Amérique du Sud. Puis, en 1830, la Grande Loge 
de Floride et le Suprême Conseil du Pérou voient le jour, 
renforçant les liens maçonniques en Amérique. En 1831, 

￼17



le Grand Orient du Pérou est fondé, i l lustrant 
l’engouement croissant pour la franc-maçonnerie dans 
cette région. 

Face à cette croissance, l’Église intensif ie ses 
condamnations : en 1832, le pape Grégoire XVI publie 
l’encyclique Misari, renouvelant l’anathème de l’Église 
contre les francs-maçons. Malgré cela, la franc-
maçonnerie continue de prospérer, avec la fondation du 
Grand Orient de Belgique en 1833 sous la protection de 
Léopold Ier, roi des Belges. L’influence maçonnique 
s’étend également en Amérique du Nord avec la 
Grande Loge du Texas en 1837, tandis qu’en Europe, la 
naissance du Rite de Memphis en 1839 témoigne d’une 
volonté de spiritualité ésotérique renouvelée. 

Le milieu du XIXe siècle marque un tournant pour la 
franc-maçonnerie, tant par ses progrès que par ses défis. 
En 1840, la Grande Loge de l’Illinois est fondée, suivie de 
la constitution du Suprême Conseil du Portugal en 1842. 
La même année, Pie IX publie l’encyclique Qui pluribus, 
renforçant les condamnations contre les sociétés 
secrètes, dans une tentative désespérée de freiner leur 
influence croissante. 

L’essor des loges se poursuit malgré cette opposition 
religieuse : en 1843, la Grande Loge de l’Iowa et celle du 
Wisconsin sont fondées aux États-Unis, et en Suisse, la 
création de la Grande Loge Alpina en 1844 marque une 
étape importante pour la maçonnerie helvétique, avec 
un Conseil suprême établi à Lausanne et un Directoire 
écossais à Genève pour les hauts grades. 

En 1845, un Suprême Conseil pour l’Angleterre et le Pays 
de Galles est créé, renforçant l’organisation de la franc-
maçonnerie britannique. Cependant, cette croissance 
ne passe pas inaperçue et provoque une réaction 
virulente du pape Pie IX, qui condamne fermement les 

￼18



loges dans l’encyclique Quibus quantisque et nascitis 
nobiscum en 1849. 

L’année suivante, la Grande Loge de Kansas et celle de 
Californie sont fondées aux États-Unis, symboles d’un 
rayonnement transcontinental de la maçonnerie. 
Toutefois, en France, la situation devient tendue : en 
1851, un arrêté de la préfecture de police interdit à la 
Grande Loge Nationale, au Grand Orient et au Suprême 
Conseil de poursuivre leurs travaux, contraignant les 
loges françaises à la discrétion. 

Malgré cette pression, la franc-maçonnerie continue de 
prospérer. En 1853, la Grande Loge de Minnesota est 
fondée, et les maçons américains se réunissent à 
Lexington pour un convent de grande envergure. Peu de 
temps après, la France accuei l le un convent 
maçonnique en 1854, même année où le pape Pie IX 
publie Singulari quandum, une nouvelle condamnation 
ciblée contre la franc-maçonnerie, dénonçant ce qu’il 
considère comme des dangers spirituels et sociaux. 

Le climat demeure tumultueux, mais la maçonnerie se 
renforce. En janvier 1855, au Danemark, le roi adopte le 
système de Zinnendorf, remplaçant l’ancienne Stricte 
Observance, une réforme symbolisant l’adaptation de la 
franc-maçonnerie aux changements de l’époque. Enfin, 
cette même année, le Congrès universel maçonnique 
de Paris réunit des frères venus de toute l’Europe, 
soulignant la vigueur de cette institution résolue à 
maintenir son influence malgré les critiques persistantes. 

Le récit de ces décennies, peuplées de personnages 
illustres et d’événements marquants, dévoile un 
mouvement qui, malgré les répressions et les interdits, 
poursuit sa quête de fraternité et de progrès. La franc-
maçonnerie s’impose peu à peu comme un pilier 
intellectuel, social et spirituel, marquant de son 
empreinte l’histoire européenne et mondiale. 

￼19



Entre 1856 et 1873, la franc-maçonnerie connaît une ère 
d’expansion intense et de solidification de ses structures 
dans les Amériques, en Europe et au-delà. L’implantation 
de nouvelles loges et suprêmes conseils, accompagnée 
des efforts d’hommes influents et des réactions d’une 
Église en lutte, compose un tableau de résistances et 
d’alliances. 

En 1856, l’Uruguay voit la fondation de son Suprême 
Conseil, propageant les idéaux maçonniques dans le sud 
de l’Amérique latine. Cette impulsion sud-américaine 
continue avec la création, le 20 avril 1857, de la Grande 
Loge du Chili, bientôt suivie de celle du Nebraska aux 
États-Unis, un 23 septembre décisif pour les maçons 
américains. Pendant ce temps, en Europe, J.-G. Findel, 
un érudit maçonnique, fonde La Bauhütte, un journal 
essentiel pour la communauté allemande, symbole du 
développement intellectuel et des débats qui animent la 
fraternité. 

L’expansion continue en 1858 avec la fondation de la 
Grande Loge nationale du Danemark, le 16 novembre, 
et celle de l’État de Washington, le 9 décembre. 
Parallèlement, au Portugal, le Grand Orient Lusitanien Uni 
est créé le 31 janvier 1859, suivie de l’inauguration du 
Suprême Conseil de Colon au Panama, marquant 
l’importance croissante de l’Amérique centrale dans le 
réseau maçonnique. 

Les années 1860 ajoutent des tensions. Pie IX continue ses 
anathèmes, publiant l’encyclique Quanto Conficiamen 
en 1863, suivie de Quanto Cura en 1864, tout en 
dénonçant les « erreurs de la modernité » à travers le 
Syllabus Errorum. Cependant, les frères maçons 
poursuivent leur œuvre : en 1865, la Grande Loge du 
Nevada est fondée en janvier, bientôt rejointe par la 
Grande Loge du Canada à Toronto le 10 octobre. Le 
même mois, Pie IX publie Multiplices Inter, soulignant à 

￼20



nouveau le danger que les sociétés secrètes 
représenteraient pour l’Église et l’ordre social. 

En mai 1866, la Grande Loge de Virginie Occidentale est 
fondée, suivie de celle de la Nouvelle-Écosse en juin, 
attestant de la montée en puissance des loges 
maçonniques en Amérique du Nord. En 1868, un 
événement unique se produit à Stuttgart : les grandes 
loges allemandes autorisent une liberté de choix spirituel, 
en permettant aux loges de leur obédience de déposer 
sur l’autel, au lieu de la Bible, un « Livre Blanc » portant 
uniquement la mention de « Dieu » en première page. 

L’expansion atteint la Grèce en 1869 avec la fondation 
du Grand Orient de Grèce, et la même année, le 
Québec accueille sa première grande loge canadienne 
le 12 février. Cependant, l’Église catholique reste ferme 
dans ses condamnations, Pie IX publiant en octobre la 
bulle Apostolicoe Sedis, incluant un article qui réaffirme 
l’excommunication des francs-maçons. 

L’année 1870 marque une étape supplémentaire : en 
Amérique centrale, le Guatemala reçoit son Suprême 
Conseil le 20 avril, et au Paraguay, une structure similaire 
est établie pour soutenir la croissance régionale. En 
décembre, la franc-maçonnerie s’implante aussi en 
Colombie-Britannique, symbolisant son essor à travers 
l’Amérique du Nord. 

Au début de 1871, à Genève, les loges La Fidélité et La 
Prudence fusionnent, affirmant l’unité des maçons 
suisses. En mars de la même année, la Commune de 
Paris éclate, et les francs-maçons rejoignent les 
barricades aux côtés des communards comme Vallès et 
Thirifoc, tandis que le Grand Maître du Grand Orient de 
France choisit de s’allier à Thiers à Versailles, soulignant 
les divisions idéologiques au sein même de la fraternité. 

￼21



En 1872, les loges américaines continuent de se multiplier 
avec la fondation de la Grande Loge de l’Utah le 16 
janvier. La même année, l’Union des Grandes Loges 
d’Allemagne est constituée, marquant une consolidation 
institutionnelle en Europe. 

Enfin, en 1873, la dissolution du Directoire helvétique 
romand conduit à la création du Suprême Conseil de 
Suisse, donnant un nouveau souffle à la maçonnerie 
suisse. Cette fondation précède la dernière encyclique 
de Pie IX contre la franc-maçonnerie, marquant la fin de 
ce cycle d’expansion, de renforcement et de lutte, où 
l’Église catholique voit dans la franc-maçonnerie une 
menace qui s’étend bien au-delà des frontières, 
embrassant des idéaux de liberté, d’égalité et de 
fraternité qui s’infiltrent dans toutes les sphères de la 
société moderne. 

Dans la seconde moitié du XIXe siècle, la franc-
maçonnerie entre dans une ère d’intense expansion 
mondiale, caractérisée par la création de loges et de 
suprêmes conseils dans des territoires nouveaux et 
l’adaptation de ses idéaux aux changements de société. 
La montée des idéologies laïques et des droits individuels 
inspire des réformes, mais elle attire également la 
suspicion, notamment de l’Église catholique qui persiste 
à la condamner. 

Le 5 octobre 1874, dans le Territoire Indien américain, les 
maçons se rassemblent pour fonder une nouvelle 
Grande Loge. Deux mois plus tard, le Wyoming inaugure 
également sa Grande Loge. Dans la même année, le 
Dominion du Canada voit s’établir son Suprême Conseil, 
concrétisant ainsi la présence maçonnique de 
l’Amérique du Nord à ses confins. 

L’année 1875 marque un tournant. Le 22 septembre, à 
Lausanne, un convent international des Suprêmes 
Conseils du Rite Écossais Ancien et Accepté (REAA) se 

￼22



tient sous la direction d’Adolphe Crémieux. Ce 
rassemblement, moment historique, fixe les principes du 
REAA pour les générations futures. Peu après, la Grande 
Loge du Manitoba est fondée le 12 juin, suivie par celle 
de l’Île-du-Prince-Édouard le 24 juin. Ce même été, Jules 
Ferry et Émile Littré, fervents défenseurs des idéaux 
laïques et de progrès, rejoignent la Loge « La Clémente 
Amitié » du Grand Orient de France. En juillet, les États-
Unis continuent d’étendre leur réseau maçonnique avec 
la création de la Grande Loge du Dakota Sud. 

Le traité d’alliance entre la Grande Loge Suisse Alpina et 
le Suprême Conseil de Suisse, signé en 1876, formalise les 
liens entre les obédiences maçonniques suisses. Cette 
même année, la Grande Loge nationale d’Égypte est 
fondée, illustrant l’étendue croissante de la franc-
maçonnerie au-delà des frontières occidentales. 

L’année 1877 est marquée par une évolution majeure : 
sous l’influence du pasteur Frédéric Desmons, le Grand 
Orient de France adopte une mesure sans précédent en 
supprimant l’obligation de croire en Dieu ou au Grand 
Architecte de l’Univers pour intégrer la franc-
maçonnerie. Ce geste symbolique déclenche la rupture 
entre le GODF et la maçonnerie anglo-saxonne, qui se 
refuse à abandonner cette croyance fondamentale. 
Peu après, la Grande Loge du Nouveau-Mexique est 
fondée, continuant le maillage des loges américaines. 

En 1881, le parcours exceptionnel de Maria Deraismes 
marque l’histoire de la franc-maçonnerie : elle devient la 
première femme initiée au sein de la Loge des Libres 
Penseurs de la Grande Loge symbolique écossaise, une 
démarche osée qui aboutit à la mise en sommeil de la 
loge. La même année, Garibaldi initie une fusion des rites 
de Memphis et de Misraïm, permettant un renouveau 
des rites ésotériques dans les pratiques maçonniques. 

￼23



En 1884, le pape Léon XIII publie l’encyclique Humanum 
Genus, condamnant une nouvelle fois la franc-
maçonnerie. La Grande Loge de l’Australie du Sud est 
fondée peu après, le 16 avril, étendant la franc-
maçonnerie dans le Pacifique Sud. Léon XIII continuera à 
réitérer ses condamnations, incitant les catholiques à se 
tenir éloignés de l’influence maçonnique, tandis que le 
14 février 1885 marque la mort de Jules Vallès, figure 
notable ayant pris une part active dans les loges 
françaises. 

L’achèvement de la Statue de la Liberté à New York en 
1886, conçue par les francs-maçons Frédéric-Auguste 
Bartholdi et Gustave Eiffel, devient un symbole universel 
de liberté. Son inauguration le 28 octobre par le 
président Grover Cleveland, également franc-maçon, 
marque un moment fort de l’influence maçonnique en 
Amérique. En parallèle, Léo Taxil, ancien franc-maçon 
converti, débute une campagne anti-maçonnique en 
publiant des pamphlets qui alimenteront un canular 
durant une décennie. 

La création d’une obédience maçonnique mixte en 
1893, Le Droit Humain, sous l’impulsion de Maria 
Deraismes et Georges Martin, représente un acte 
novateur en faveur de l’égalité des sexes dans l’Ordre. 
En 1894, le Suprême Conseil de France octroie une 
autonomie aux loges symboliques, donnant naissance à 
la Grande Loge de France, tandis que des congrès 
maçonniques internationaux, tels que celui d’Anvers en 
1894, se tiennent pour fortifier les échanges et les idées. 

D a n s c e t t e p é r i o d e d e b o u l e v e r s e m e n t s e t 
d’innovations, la franc-maçonnerie s’affirme comme un 
réseau influent, en phase avec les mouvements sociaux, 
politiques et intellectuels de son temps, malgré les 
oppositions farouches de l’Église catholique et des 
milieux conservateurs. 

￼24



Dans cette période charnière de l’histoire, la franc-
maçonnerie est à la fois au cœur de l’expansion 
intellectuelle, politique et des polémiques les plus vives. 
En 1895, Milan est le théâtre d’un important congrès 
maçonnique, réunissant des figures influentes de toute 
l’Europe pour aborder les défis d’un ordre parfois mal 
compris et souvent contesté. Les discussions portent 
notamment sur le renforcement de l’unité et de l’éthique 
au sein de l’Ordre, face à une opposition croissante. 

L’année suivante, en 1896, un traité entre le Suprême 
Conseil de Suisse et le Directoire Écossais helvétique 
renforce la coopération et les valeurs partagées entre 
loges suisses. Cependant, le congrès de Trente, 
également cette année-là, marque une hostilité 
persistante. Au Tyrol, les anti-maçons réunis proclament le 
mérite de Léo Taxil envers l’Église catholique, en raison 
de ses pamphlets et de son canular orchestré contre les 
francs-maçons. Ce qui semble un triomphe pour les 
détracteurs de la franc-maçonnerie devient cependant 
une imposture révélée en 1897, lorsque Taxil confesse 
publiquement avoir mystifié le clergé et la presse. Sa 
confession le 19 avril, à la Société de Géographie de 
Paris, expose l’absurdité des allégations, prouvant 
l’absence des diableries et des complots fantastiques 
dont il avait accusé les loges. 

Alors que l’influence maçonnique continue de se 
renforcer, 1898 voit l’initiation de Jean-Baptiste Clément, 
auteur du célèbre Temps des Cerises, à la loge « Les 
Rénovateurs » du Grand Orient de France à Clichy-la-
Garenne. La franc-maçonnerie en Amérique latine 
prend également de l’ampleur avec la fondation du 
Suprême Conseil du Chili en 1899 et, peu après, celle de 
la Grande Loge de Costa Rica. Cependant, cette 
période est troublée par l’incident du Fort Chabrol. Jules 
Guérin, président du Grand Occident de France, 
mouvement anti-maçonnique virulent, se retranche 

￼25



avec ses partisans dans ses locaux parisiens, pour 
protester contre la révision du procès du capitaine 
Dreyfus, dont il est un farouche opposant. Cet épisode, 
qui dure 38 jours, se termine par la reddition de Guérin le 
20 septembre 1899. 

Avec l’ouverture du XXe siècle, les francs-maçons 
continuent leur œuvre. Un congrès international se tient 
à Paris en septembre 1900, tandis que l’Allemagne voit 
sa Grande Loge de Berlin « Kaiser Friedrich zur Bundestreu 
» fusionner avec la Grande Loge de Hambourg, unissant 
ainsi les maçons allemands sous une même bannière. La 
franc-maçonnerie ne se limite plus aux hommes ; en 
1901, la première loge d’adoption, « Le Libre Examen », 
permet aux femmes d’intégrer cet univers jusque-là 
exclusivement masculin. L’année marque aussi la 
fondation du Parti Républicain, Radical et Radical-
Socialiste, avec une participation active des loges, et 
voit l’élection de Gustave Mesureur, futur Grand Maître 
de la Grande Loge de France, à la présidence de ce 
mouvement politique. 

À Genève, en 1902, un autre congrès international jette 
les bases du Bureau international de relations 
maçonniques, confié à la Grande Loge Suisse Alpina. 
Cet organisme voit le jour le 1er janvier 1903 à Neuchâtel 
et vise à faciliter les échanges et la coopération entre les 
loges mondiales. La franc-maçonnerie s’étend en 
Amérique centrale avec la création de la Grande Loge 
du Guatemala, tandis que des loges belges, françaises 
et suisses se retrouvent pour un congrès à Bruxelles en 
1904. Cependant, la franc-maçonnerie française fait 
face à une crise en raison de « l’Affaire des Fiches ». Le 
Grand Orient de France compile secrètement des fiches 
sur les officiers antirépublicains et monarchistes, ce qui 
conduit à un scandale public et à la chute du 
gouvernement Combes, profondément marqué par 
cette affaire en 1904. 

￼26



En 1905, la séparation de l’Église et de l’État est votée en 
France, une loi qui consacre les idéaux de liberté et de 
laïcité que prône la franc-maçonnerie, malgré la 
condamnation perpétuelle de cette dernière par l’Église. 
Par la suite, en 1906, les Grandes Loges allemandes 
reconnaissent la Grande Loge de France. L’expansion 
mondiale se poursuit avec la création de plusieurs 
Suprêmes Conseils, notamment en Égypte, tandis qu’une 
Maison hospitalière pour les maçons est fondée à 
Einbeck en Allemagne en 1907. Une première 
manifestation maçonnique internationale a lieu à la 
Schlucht, en Alsace, rassemblant de nombreux frères en 
quête de solidarité et de fraternité. 

Les manifestations internationales se multiplient. En 1908, 
une seconde se tient à Bâle, suivie en 1909 par la 
fondation du Suprême Conseil pour l’Empire ottoman à 
Constantinople. Les années suivantes, les manifestations 
s’étendent à Baden-Baden, Bruxelles, Paris, Rome et 
Luxembourg, tandis que la Grande Loge Indépendante 
et Régulière pour la France et les colonies françaises est 
créée en 1913. Cette Grande Loge est reconnue dès 
1915 par la maçonnerie anglo-saxonne. 

L’éclatement de la Première Guerre mondiale en 1914 
fracture les relations entre les Grandes Loges 
européennes. Ces années sombres marquent une pause 
forcée pour le développement et l’unité de la franc-
maçonnerie, mais les idéaux de paix, de liberté et de 
fraternité qui la guident restent intacts, offrant un espoir 
de réconciliation pour l’après-guerre. 

En 1917, la franc-maçonnerie connaît une période 
marquée par une intensification des tensions avec 
l ’ É g l i s e c a t h o l i q u e , a c c e n t u é e p a r l a b u l l e 
Providentissima émise par le pape Benoît XV le 20 mai. 
Ce décret, en vigueur à partir du 19 mai 1918, grave 
dans le marbre l’excommunication des membres de la 

￼27



franc-maçonnerie, réitérant l’incompatibilité supposée 
entre les idéaux maçonniques et ceux de l’Église. Selon 
le canon 2335, toute association suspectée de conspirer 
contre l’Église ou les pouvoirs civils légitimes est passible 
d’excommunication. Néanmoins, le 24 juin de cette 
même année, les francs-maçons célèbrent en parallèle 
le deuxième centenaire de la fondation de la 
maçonnerie moderne, soulignant leur résilience et leur 
continuité historique. 

Au début des années 1920, une nouvelle ombre plane 
sur la franc-maçonnerie avec la décision du Parti 
communiste français en 1922 d’interdire à ses membres 
de rejoindre des loges maçonniques, illustrant un 
nouveau type de conflit idéologique. L’intensité des 
critiques à l’égard des francs-maçons atteint son 
apogée en 1925, où, à Genève, Georges Oltramare, 
soutenu par le front national romand, entame une 
campagne pour interdire les loges en Suisse. En 1937, le 
peuple suisse tranche pourtant massivement contre 
cette initiative. Malgré les turbulences, les valeurs de 
liberté et de fraternité demeurent le pilier de la franc-
maçonnerie, même face aux remous politiques et aux 
assauts antimaçonniques. 

L’année 1940, avec le régime de Vichy, marque un 
sombre tournant. Une loi du 13 août dissout les sociétés 
secrètes en France, ouvrant une période de persécution 
pour les francs-maçons, assimilés à des ennemis de l’État 
et de la « morale ». En 1943, un film de propagande, 
Forces Occultes, scénarisé par l’anti-maçon Jacques 
Marquès-Rivière et réalisé par Paul Riche, propage des 
clichés antimaçonniques et antisémites, renforçant la 
stigmatisation des loges. Cependant, la détermination 
de la maçonnerie s’illustre dès la Libération, quand, 
depuis Alger, le général de Gaulle annule la loi de 
disso lut ion, restaurant la légi t imité des loges 
maçonniques. 

￼28



La franc-maçonnerie féminine émerge en France en 
1952 avec la naissance de la Grande Loge Féminine de 
France, ouvrant la voie à une nouvelle inclusion dans les 
cercles maçonniques. Le contexte est marqué par des 
ajustements significatifs. En décembre 1958, la Grande 
Loge de France propose la création d’un “Grand Conseil 
national” pour unir les obédiences françaises, une 
proposition qui aboutit à une scission de la Grande Loge 
nationale française. Une faction qui se retire de 
l’obédience forme ce qui sera connu sous le nom de 
GLNF-Opéra, plus tard rebaptisée Grande Loge 
Traditionnelle et Symbolique Opéra. 

En 1959, un autre conflit naît au sein de la maçonnerie 
française lorsque la Grande Loge de France suspend ses 
relations avec le Grand Orient, ce dernier refusant 
d’appliquer les Constitutions d’Anderson, pourtant 
essentielles à l’unité maçonnique internationale. Cette 
rupture sera temporaire, car en 1964 les relations entre les 
deux obédiences reprennent. 

Avec le Concile de Vatican II (1962-1965), l’Église opère 
des changements majeurs, y compris l’abandon explicite 
du canon 2335 de 1917. Cependant, cette décision 
n’entraîne pas de réconcil iation formelle. Des 
interprétations contradictoires naissent, et en 1983, sous 
l’impulsion du cardinal Joseph Ratzinger, la Sacrée 
Congrégation pour la doctrine de la Foi réaffirme 
l’incompatibilité de la franc-maçonnerie avec les valeurs 
catholiques, malgré l’absence d’interdiction formelle 
dans le nouveau code de droit canonique. 

Les années 1970-1980 sont également marquées par des 
évolutions internes à la franc-maçonnerie française. En 
1973, une nouvelle obédience, la Grande Loge 
Indépendante et Souveraine des Rites Unis, voit le jour. À 
la même période, le Droit Humain connaît une scission 
menant à la fondation de la Grande Loge Mixte 

￼29



Universelle. En 1974, l’Ordre initiatique et traditionnel de 
l’Art royal est créé, puis en 1976 la Grande Loge 
oecuménique d’Orient et d’Occident, témoignant de la 
diversification croissante des loges. 

En 1975, Simone Veil, avec le soutien de figures 
maçonniques comme le docteur Pierre Simon du Grand 
Orient de France, défend la loi sur l’interruption 
volontaire de grossesse, illustrant la résonance des 
idéaux maçonniques dans la société civile. Ce processus 
de réformes sociales, inspiré par la laïcité et les libertés 
individuelles, incarne un idéal d’égalité pour lequel la 
franc-maçonnerie moderne s’est toujours mobilisée. 

Dans les années 1980, les obédiences continuent 
d’évoluer, en particulier en 1983 lorsque le pape Jean-
Paul II promulgue la Constitution apostolique Sacrae 
disciplinae legis, maintenant la condamnation de la 
franc-maçonnerie tout en laissant subsister des 
interprétations ambiguës. La même année, la 
Congrégation pour la Doctrine de la Foi précise toutefois 
que les catholiques francs-maçons restent en état de 
péché grave, interdisant de fait leur accès à la 
communion. 

Enfin, les années 2000 voient une floraison de 
célébrations et de scissions. En 2003, la maçonnerie 
française célèbre son 275e anniversaire. L’année 
suivante marque le bicentenaire du Suprême Conseil de 
France. Ce long parcours historique, ponctué de 
scissions, de réconciliations et de querelles politiques et 
religieuses, illustre la résilience d’une fraternité qui, bien 
que souvent incomprise, a su porter et défendre des 
idéaux de liberté, d’égalité et de solidarité à travers les 
siècles. 

À travers les âges, entre symboles, secrets et sacrifices, 
les bâtisseurs perpétuèrent l’essence des Templiers et de 
leurs idéaux. 

￼30



En ce début du XXIᵉ siècle, la franc-maçonnerie demeure 
une institution influente, mais elle est aussi confrontée à 
de nouvelles réalités et défis. La franc-maçonnerie 
mondiale, bien que diverse, continue d’être active dans 
les sphères de la philanthropie, de la culture et de la 
réflexion sociale. Elle reste divisée entre plusieurs courants 
et obédiences, chacun porteur de spécificités, 
notamment en matière de symbolisme, de valeurs 
spirituelles et de position sur la mixité. 

Les principales obédiences maçonniques actuelles, 
notamment la Grande Loge Unie d’Angleterre, le Grand 
Orient de France, la Grande Loge Nationale Française et 
d’autres organisations, reflètent les diverses traditions 
maçonniques. Par exemple, le Grand Orient de France 
s’ouvre aujourd’hui aux femmes et promeut la laïcité, 
tandis que la Grande Loge Unie d’Angleterre reste 
réservée aux hommes et maintient un ancrage chrétien 
et spirituel plus affirmé. Cette diversité a permis aux loges 
de s’adapter à des valeurs contemporaines, notamment 
en matière de droits humains, d’égalité des genres et de 
justice sociale. 

Le XXᵉ siècle a marqué une évolution importante vers 
une plus grande inclusivité avec l’émergence 
d’obédiences féminines, comme la Grande Loge 
Féminine de France, et d’obédiences mixtes, telles que 
le Droit Humain. Ce mouvement, qui a continué de 
croître au début du XXIᵉ siècle, reflète une volonté 
d’adapter les pratiques maçonniques aux évolutions 
sociétales. 

La franc-maçonnerie continue d’œuvrer pour des 
causes sociales et humanitaires. Les loges maçonniques 
s’engagent dans des œuvres de bienfaisance et dans 
des réflexions éthiques autour de problématiques 
modernes : la bioéthique, l’environnement, et les libertés 
individuelles. Ces initiatives soulignent un idéal de 

￼31



solidarité et d’humanisme que la maçonnerie défend 
depuis ses débuts. 

La franc-maçonnerie reste un objet de méfiance et de 
suspicion pour certaines institutions et groupes religieux, 
en particulier pour l’Église catholique qui maintient une 
position négative à son égard. Bien que l’opposition soit 
moins virulente qu’auparavant, les condamnations 
officielles persistent. Par ailleurs, les critiques de manque 
de transparence et d’élitisme continuent de peser sur la 
franc-maçonnerie, un défi que certaines loges tentent 
de relever en s’ouvrant davantage au public par des 
journées portes ouvertes, des conférences, et des 
publications. 

À l’ère du numérique, la franc-maçonnerie a adopté de 
nouvelles technologies pour faciliter la communication 
et attirer un public plus jeune. Certains rites et rituels ont 
été partiellement adaptés pour les réunions en ligne, un 
changement accéléré par la pandémie de COVID-19. 
De nombreuses obédiences sont également présentes 
sur les réseaux sociaux et disposent de sites web pour 
informer et sensibiliser. 

Dans un monde de plus en plus globalisé, les obédiences 
nationales entretiennent des liens avec des loges 
ét rangères et part ic ipent à des événements 
internat ionaux, renforçant ains i les échanges 
interculturels au sein de la franc-maçonnerie. Ces 
collaborations permettent aux loges de partager des 
pratiques et d’aborder des défis communs, renforçant 
ainsi le sentiment de fraternité universelle. 

￼32



LA FRANC-MAÇONNERIE ÉGYPTIENNE  

Jean Bricaud, dans ses Notes Historiques sur le Rite 
Ancien et Primitif de Memphis-Misraïm, met en avant 
l’héritage de la Maçonnerie égyptienne et hermétique à 
travers l’évolution des rites maçonniques du XVIIIe siècle, 
en soulignant les influences variées qui ont façonné ces 
pratiques, notamment à Paris, Bordeaux, Montpellier, et 
Narbonne. Il attribue une importance particulière à l’idée 
d’une Maçonnerie Égyptienne, dont les origines 
remonteraient aux travaux de figures comme le prince di 
Sansevero en 1745 et des cercles ésotériques napolitains. 

Le texte met en lumière plusieurs personnalités influentes 
dans cette tradition, notamment Raimondo di Sangro, le 
baron de Tschoudy, et surtout Cagliostro, qui popularise 
une version égyptienne du rite maçonnique en France à 
la fin du XVIIIe siècle. Cagliostro, en particulier, est décrit 
comme une figure clé dans la transmission de 
connaissances hermétiques, ayant appris des secrets 
alchimiques et initiatiques auprès de Luigi d’Aquino et 
d’autres membres du milieu hermétique napolitain. 
Cette version de la maçonnerie égyptienne, centrée sur 
l’alchimie et la théurgie, se répand à travers l’Europe, 
mais subit des hauts et des bas en raison de 
persécutions, notamment celles menées par l’Église 
catholique. 

Le développement de ces rites est également lié à 
l’engouement égyptologique qui s’empare de l’Europe 
au XVIIIe siècle, avec des loges influencées par la 
littérature ésotérique comme le roman Séthos de l’abbé 
Terrasson, et par des figures telles que les Philalèthes, les 
Philadelphes de Narbonne, ou les Architectes Africains 
de Berlin. Le texte souligne aussi l’importance de la 
campagne d’Égypte de Napoléon en 1798, qui favorise 
l’expansion des loges égyptiennes, notamment celle de 

￼33



“Isis” au Caire, où Gabriel-Mathieu Marconis aurait été 
initié. 

Jean Bricaud montre comment le Rite de Memphis-
Misraïm est une synthèse des différentes influences 
maçonniques, égyptiennes, et hermétiques du XVIIIe 
siècle, perpétuant un courant ésotérique riche et 
complexe. 

RITE DE MISRAÏM 

En 1814, les frères Bédarride,  Joseph, Marc et Michel, 
importent en France un Rite de Misraïm (le deuxième du 
nom, le premier ayant été fondé à Naples en 1745). Ils 
sont tous trois initiés à la Loge de l’armée d’Italie, “La 
Candeur”, et possèdent une patente provenant de 
Milan. Michel Bédarride affirme avoir été reçu Grand 
Conservateur du Rite à Naples en 1810. Cependant, il 
semble que ce soit plutôt Lechangeur, avec l’aide de 
son ami Tassoni, qui ait en réalité créé ce rite à partir de 
quelques éléments recueillis à Naples ou à Venise, auprès 
de l’ancienne Loge de Cagliostro. 

Certaines recherches suggèrent que Lechangeur aurait 
joué un rôle clé dans cette création, tandis que d’autres, 
comme Gastone Ventura, pensent que Tassoni en serait 
l’instigateur. Ensemble, ils élaborent une première échelle 
de 70 degrés, fortement influencée par la Kabbale. 
Cette échelle est ensuite complétée par le Frère Lassalle, 
qui introduit des degrés supplémentaires appelés Arcana 
Arcanorum (du 87e au 90e degré), issus des Loges 
napolitaines. Toutefois, il semble qu’à l’origine, ces 
degrés étaient pr incipalement des invent ions 
kabbalistiques, créées faute de détenir les véritables 
Arcanes. 

￼34



Une autre lignée de transmission, ramenée de Naples par 
les Frères Joly, Gaborria, et Garcia, aurait ensuite 
introduit les véritables Arcanes antiques de Naples dans 
ce Rite de Misraïm. Les frères Bédarride développeront 
largement ce rite tout au long du XIXe siècle, 
notamment en France, en Belgique, et en Suisse. 

RITE DE MEMPHIS 

En mai 1815, Samuel Honis et Gabriel-Mathieu Marconis 
fondent la loge « Les Disciples de Memphis » à 
Montauban, établissant ainsi l’Ancien Rite Oriental de 
Memphis à partir de documents ramenés d’Égypte, plus 
précisément du Caire. Gabriel-Mathieu Marconis se 
marie avec une demoiselle Nègre, et leur fils, Jacques-
Étienne Marconis de Nègre, prendra la relève en 
devenant une figure clé du Rite de Memphis. Il prétend 
que son père avait reçu le titre de Grand Hiérophante, 
directement issu d’Égypte, et il développe ce rite en 
France. 

En 1838, Jacques-Étienne Marconis de Nègre devient le 
deuxième Grand Hiérophante du Rite de Memphis et 
réussit à implanter des loges non seulement en France, 
mais aussi en Belgique, Angleterre, Égypte, États-Unis, 
Italie, Espagne, et même en Australie. En 1862, il accepte 
une proposition du Grand Orient d’intégrer son Rite au 
Grand Collège des Rites, ce qui l’oblige à réduire les 96 
degrés initiaux du rite à 33 degrés. Cependant, dès 1863, 
ce Rite est réduit en France à ses trois premiers degrés et 
mis en sommeil, excepté une loge résistante à Marseille, 
la Loge « Les Chevaliers de Palestine », qui maintient 

￼35



l’échelle complète de 96 degrés jusqu’à sa fermeture en 
1873. 

L’Égypte devient alors le centre du Rite de Memphis 
après le refus de l’accord signé par Marconis. En 1862, le 
Marquis de Beauregard, alors Grand Maître d’Égypte et 
Substitut Grand Hiérophante, déclare l’accord non 
valide, car non contresigné par le Grand Chancelier. Le 
Rite est temporairement mis en sommeil en 1869 à cause 
de différends politiques égyptiens, mais il est réactivé en 
1872 grâce à l’autorisation du Khédive Ismaël. 

En 1874, Salvatore Avventure Zola est nommé 3e Grand 
Hiérophante, après avoir été Grand Maître d’Égypte, 
puis Grand Maître mondial. Zola redynamise le Rite 
malgré des défis politiques, mais c’est à Naples, après 
l’Égypte, que le Rite continue son parcours. En 1876, 
Giuseppe Garibaldi, le célèbre héros de l’unité italienne, 
est investi comme 4e Grand Hiérophante par Zola. 
Garibaldi, initié à la franc-maçonnerie en 1844 à 
Montevideo, devient une figure emblématique du Rite et 
reçoit les degrés 95 et 96 du Rite de Memphis, devenant 
Grand Maître d’Honneur ad vitam du Souverain 
Sanctuaire d’Égypte. 

Garibaldi joue un rôle crucial dans la fusion des deux 
rites, Memphis et Misraïm, pour créer un nouveau rite : le 
Rite de Memphis-Misraïm. Bien que cette fusion soit 
réalisée sous son leadership, elle s’est principalement 
faite juste avant sa mort, le 2 juin 1882, après sa 
nomination en tant que Grand Hiérophante en 
septembre 1881. La réunion de ces deux rites a consolidé 
une nouvelle voie maçonnique hermétique et 
égyptienne, qui perdure jusqu’à aujourd’hui. 

￼36



L’UNION DES RITES DE MEMPHIS ET DE MISRAÏM 

L’unification et le développement du Rite de Memphis-
Misraïm sont largement attribués à John Yarker, qui 
devient une figure centrale après avoir reçu une charte 
de Harry Seymour en 1872 pour réactiver le Rite de 
Memphis en Angleterre. Seymour lui avait transmis cette 
charte après avoir lui-même reçu une autorisation 
directe de Jacques-Étienne Marconis de Nègre en 1862, 
peu avant que ce dernier signe l’accord controversé 
avec le Grand Orient. Yarker, passionné par les Rites de 
Memphis et de Misraïm, travaille à leur unification tout en 
promouvant des loges à travers l’Europe. En 1902, il 
devient 6e Grand Hiérophante et détient une véritable 
influence sur les loges européennes, tout en étant en 
contact avec le Grand Hiérophante d’Égypte, Idris Bey 
Ragheb. 

Yarker joue également un rôle déterminant dans 
l’expansion du Rite à l’international. Il confère à des 
figures comme Théodor Reuss une charte pour la 
création d’un Souverain Sanctuaire et Grand Orient pour 
l’Allemagne et la Suisse, associé à d’autres occultistes 
comme Franz Hartmann et Karl Kellner. Cette charte 
pose les bases du développement du Rite de Memphis-
Misraïm dans les pays germanophones. En France, bien 
que quelques loges existent déjà, comme la loge L’Arc-
en-Ciel en 1896, c’est le Convent maçonnique des rites 
spiritualistes organisé en 1908 par Gérard Encausse 
(Papus) qui relance officiellement le Rite de Memphis-
Misraïm à Paris. Ce Convent marque la création d’un 
Suprême Grand Conseil pour la France, sous l’égide de 
Théodor Reuss et Charles Detré (Téder), et regroupe 
Memphis, Misraïm et le Rite écossais de Cerneau. 

Sous l’impulsion de John Yarker, le Rite connaît une 
expansion notable en Europe et dans le monde. À sa 
mort en 1913, c’est Théodor Reuss qui lui succède en tant 

￼37



que 7e Grand Hiérophante, tandis que Eduardo Frosini 
devient Grand Maître mondial. En France, Papus est 
remplacé par Téder, puis, à la mort de celui-ci, par Jean 
Bricaud qui consolide le Rite en créant un Souverain 
Sanctuaire en 1919 à Lyon, et relance la loge 
Humanidad. 

Le Rite de Memphis-Misraïm s’étend aussi en Italie et en 
Belgique. En Italie, des figures comme Reginald Gambier 
MacBean et Giuseppe Sullirao réactivent le Rite de 
Memphis à Palerme en 1921, tandis qu’en Belgique, sous 
l’impulsion d’Armand Rombauts et d’Emile Dantinne, une 
loge mixte, Les Disciples de Pythagore, voit le jour. 

La période entre les deux guerres mondiales est 
marquée par une forte expansion du Rite, souvent en 
lien avec l’Ordre Martiniste, une organisation ésotérique 
dirigée par Papus et ses successeurs. En 1934, à la mort 
de Jean Bricaud, Constant Chevillon devient Grand 
Maître ad vitam pour les pays de langue française et 
développe le Rite à l’international, notamment en 
Pologne, Grèce, Chili, Algérie et Madagascar. 

La Seconde Guerre mondiale voit de nombreux ateliers 
maçonniques entrer en sommeil. Constant Chevillon est 
assassiné en 1944, et plusieurs autres leaders du Rite, 
comme Georges Delaive en Belgique, subissent un sort 
tragique. Après la guerre, Robert Ambelain, initié par une 
loge de Chevillon en 1939, prend en main la restauration 
du Rite de Memphis-Misraïm en France. 

En 1946, Georges Lagrèze devient 9ème Grand 
Hiérophante et relance la loge Alexandrie d’Égypte. 
Lagrèze milite pour la restauration du Rite de Memphis, 
qui se concrétise en 1947 avec la création de la Grande 
Loge du Rite Ancien et Primitif Égyptien de Memphis. Il 
collabore avec Jean-Henri Probst (Probst-Biraben) pour 
réveiller le Rite de Misraïm en 1956, un an avant sa mort. 

￼38



En résumé, trois pays ont joué des rôles clés dans l’histoire 
du Rite de Memphis-Misraïm : l’Égypte (source 
d’inspiration et de transmission), l’Italie (point de 
révélation), et la France (moteur de la mise en œuvre). 
Le Grand Hiérophante, une figure extra-territoriale, 
demeure le garant de la continuité du Rite et de ses 
traditions hermétiques et alchimiques, en préservant les 
enseignements des mystères antiques. 

ROBERT AMBELAIN ET SA SUCCESSION 

En 1965, Robert Ambelain devient Grand Maître Mondial 
du Rite de Memphis-Misraïm, puis Grand Hiérophante en 
1966, consolidant son rôle central dans l’ordre. Il tente de 
réunifier les différentes branches du Rite, qui se 
réclamaient de Memphis-Misraïm, mais cette tentative 
n’aboutit pas entièrement. Néanmoins, son influence 
demeure prépondérante dans l’évolution du Rite. 

Le 31 décembre 1984, au cours d’une cérémonie 
symbolique, Robert Ambelain transmet ses fonctions de 
Grand Hiérophante et de Grand Maître mondial à 
Gérard Kloppel, assurant ainsi la continuité de l’autorité 
au sein de l’Ordre. Ambelain décède le 27 mai 1997 à 
Paris, marquant la fin d’une ère pour le Rite de Memphis-
Misraïm. 

Gérard Kloppel, né en 1940, avait été initié en 1963 par la 
Loge Papus n°719 de la Grande Loge de France à Paris, 
puis par la Loge Hermès de Memphis-Misraïm. Il gravit 
rapidement les échelons de la franc-maçonnerie et des 
sociétés ésotériques, devenant Grand Maître de l’Ordre 
de la Rose-Croix et Grand Maître mondial de l’Ordre 
Martiniste Initiatique. Sa désignation comme Grand 

￼39



Hiérophante par Robert Ambelain renforce son autorité 
sur les Rites égyptiens et ésotériques, marquant une 
nouvelle phase dans l’histoire du Rite de Memphis-
Misraïm. 

Kloppel continuera à promouvoir le Rite tout en 
cherchant à préserver son héritage ésotérique, ainsi que 
son rôle dans la transmission des traditions hermétiques et 
occultes. 

UNE SUCCESSION TROUBLE 

En 1998, le Rite de Memphis-Misraïm connaît une grande 
scission interne, marquant un tournant décisif dans son 
histoire. Une faction dirigée par Richard Gaillard et 
Claude Vieilledent remet en question la direction de 
Gérard Kloppel, ainsi que l’idée même de la Grande 
Hiérophanie, un concept central du Rite. Cette 
contestation conduit à une rupture au sein de la Grande 
Loge Française du Rite de Memphis-Misraïm (GLFMM), 
entraînant une division. Les dissidents prennent leur 
indépendance, tandis qu’une autre partie de la GLFMM 
reste fidèle à Gérard Kloppel et à sa légitimité en tant 
que Grand Hiérophante. 

Face à cette crise interne et aux attaques venant de 
membres de la hiérarchie, Kloppel, fatigué des divisions, 
décide en 1999 de transmettre ses charges. Il souhaite se 
retirer de ses fonctions de Grand Hiérophante et de 
Grand Maître mondial. Il choisit pour successeur le Frère 
Cheickna Sylla, un notaire ivoirien et musulman, montrant 
ainsi l’ouverture du Rite à la diversité culturelle et 
religieuse, tout en perpétuant la tradition de transmission 
du pouvoir initiatique. Cette décision marque une 
nouvelle étape dans l’évolution du Rite, avec un accent 

￼40



mis sur l’internationalisation et l’ouverture à des 
personnalités issues de différentes traditions. 

Cheickna Sylla devient ainsi une figure centrale du Rite 
de Memphis-Misraïm, succédant à Kloppel dans un 
contexte marqué par les tensions internes et la volonté 
de renouveler et stabiliser l’Ordre après les tumultes des 
années précédentes. 

LE RITE ACTUEL 

Au-delà des turpitudes temporelles, considérons le Rite 
de Memphis-Misraïm pour les riches enseignements 
transmutatoires qu’il transmet. Que les métaux, qu’ils 
fussent matériels ou égotiques restent définitivement à 
l’extérieur des temples. 

De nombreuses Obédiences et Loges travaillent 
désormais au Rite de Memphis-Misraïm de par le monde, 
se revendiquant de filiations diverses et variées. Nul ne 
peut se prévaloir de la propriété d’un patrimoine culturel 
et initiatique commun qui a évolué au fil des successions, 
des transmissions et des travaux d’innombrables Frères et 
Soeurs. 

Rappelons que le rite est un véhicule que chacun 
emprunte et perçoit au gré de ses origines, de sa culture, 
de son éducation, de ses expériences de vie et de son 
niveau de connaissances.  

Le Rite de Memphis-Misraïm convie chacun et chacune 
à un voyages initiatique nous révélant tels des humains 
humanisés et humanistes dotés de la sagesse et de la 
connaissance primordiale. 

￼41



L’AVENIR DE LA FRANC-MAÇONNERIE 

La franc-maçonnerie du début du XXIᵉ siècle, bien que 
confrontée à des défis d’ouverture et d’adaptation, 
cont inue de s ’ imp l iquer dans des ques t ions 
fondamentales de la société, et cherche à préserver son 
héritage tout en restant en phase avec les réalités 
modernes. 

L’avenir de la franc-maçonnerie repose sur plusieurs 
facteurs, entre tradition et modernité. Voici les 
perspectives probables pour cette institution au XXIᵉ 
siècle. 

Avec une société de plus en plus ouverte et axée sur 
l’égalité, la franc-maçonnerie devra probablement 
renforcer son inclusion. Les obédiences masculines 
historiques, comme la Grande Loge Unie d’Angleterre, 
pourraient être amenées à envisager des réformes sur la 
mixité et l’intégration d’initiés non chrétiens. La question 
de la mixité et de l’égalité des genres pourrait aussi 
pousser d’autres obédiences à favoriser la diversité, tant 
au niveau des membres qu’au niveau des pratiques 
symboliques et culturelles. 

Les loges maçonniques s’efforcent d’aborder les défis 
contemporains dans leurs réflexions. L’éthique du 
numérique, la bioéthique, le réchauffement climatique, 
la montée de l’intelligence artificielle et des enjeux 
écologiques offrent de nouveaux terrains de réflexion. La 
franc-maçonnerie pourrait ainsi s’impliquer davantage 
dans ces problématiques pour offrir une « boussole 
é t h i q u e » à u n e é p o q u e m a rq u é e p a r d e s 
bouleversements technologiques et environnementaux. 

Pour répondre aux critiques d’opacité, certaines 
obédiences semblent enclines à ouvrir davantage leurs 
travaux et valeurs au grand public. Par l’organisation de 
conférences, d’événements culturels ou même de 

￼42



journées portes ouvertes, elles cherchent à se montrer 
comme une force de réflexion et de bienveillance plutôt 
que comme un cercle exclusif. Cette transparence 
pourrait aider à dissiper certains préjugés et renforcer 
l’intérêt des nouvelles générations pour les valeurs 
maçonniques. 

La pandémie de COVID-19 a accéléré la transformation 
numérique de nombreuses organisations, y compris les 
loges maçonniques, qui se sont adaptées aux réunions 
en ligne pour continuer leurs activités. L’essor des réseaux 
sociaux et de plateformes en ligne pourrait permettre 
aux loges de mieux s’adapter aux nouvelles méthodes 
de communication, en particulier pour toucher les jeunes 
générations. La franc-maçonnerie, historiquement 
centrée sur les rituels en présence physique, pourrait voir 
de nouvelles formes d’initiation et de transmission 
émerger en format virtuel. 

La franc-maçonnerie pourrait également voir une 
intensification des échanges internationaux, au-delà des 
cultures et des obédiences nationales. La globalisation a 
facilité les collaborations interculturelles, et l’essor de 
loges internationales pourrait donner lieu à un 
mouvement maçonnique plus universel, permettant des 
échanges plus ouverts entre traditions maçonniques 
européennes, africaines, asiatiques, et américaines. 

La tradition de charité et d’entraide de la franc-
maçonnerie reste centrale pour de nombreuses loges. À 
l’avenir, elles pourraient renforcer leur rôle d’acteurs 
philanthropiques et humanitaires, en créant des projets 
d’entraide sociale et en s’impliquant activement dans 
des initiatives locales et internationales. Cette dimension 
pourrait encore accroître leur impact, en phase avec les 
attentes de la société moderne pour une responsabilité 
sociale accrue. 

￼43



La franc-maçonnerie devra équilibrer tradition et 
modernité, entre conserver ses rituels, symboles et rites 
ancestraux, et répondre aux attentes contemporaines. 
Certaines loges pourraient choisir de maintenir 
strictement les anciennes méthodes, tandis que d’autres 
adapteront peut-être les rituels pour attirer des membres 
plus jeunes, moins familiers avec les traditions et 
coutumes symboliques. 

L’avenir de la franc-maçonnerie semble orienté vers 
l’évolution et l’adaptation. Conserver son esprit et ses 
valeurs fondamentales tout en devenant plus accessible, 
plus transparente et plus inclusive pourrait représenter la 
clé pour que cette institution continue de prospérer et 
de jouer un rôle pertinent dans la société du XXIᵉ siècle. 

￼44



TABLE DES MATIERES 

HISTOIRE CHRONOLOGIQUE DE LA FRANC-MAÇONNERIE	 ￼  3

LA FRANC-MAÇONNERIE ÉGYPTIENNE	 ￼  33

RITE DE MISRAÏM	 ￼  34

RITE DE MEMPHIS	 ￼  35

L’UNION DES RITES DE MEMPHIS ET DE MISRAÏM	 ￼  37

ROBERT AMBELAIN ET SA SUCCESSION	 ￼  39

UNE SUCCESSION TROUBLE	 ￼  40

LE RITE ACTUEL	 ￼  41

L’AVENIR DE LA FRANC-MAÇONNERIE	 ￼42

￼45



www.grande-loge-isis.com 

Edition 2024 

Droits de reproduction réservés

￼46

http://www.grande-loge-isis.com

	HISTOIRE CHRONOLOGIQUE DE LA FRANC-maçonnerie
	LA FRANC-maçonnerie égyptienne
	RITE DE MISRAÏM
	RITE DE MEMPHIS
	L’UNION DES RITES DE MEMPHIS ET DE MISRAÏM
	ROBERT AMBELAIN ET SA SUCCESSION
	UNE SUCCESSION TROUBLE
	LE RITE ACTUEL
	L’avenir de la franc-maçonnerie

